
PERIODICO DELL’ASSOCIAZIONE EX ALUNNI E AMICI DELLA BADIA DI CAVA (SA)

NATALE 2025 Periodico quadrimestrale • Anno LXXII • N. 221 • Settembre - Dicembre 2025

M
iei cari ex alunni, ogni anno 
in questo mese di dicembre 
provo sempre intima gioia 
nello scrivere la prima pagi-
na di Ascolta per l’atmosfe-

ra di armonia e di calore che porta la festa del 
Santo Natale. Desidero che il mio messaggio 
tocchi i vostri cuori e li colmi di pace e di se-
renità. A tutti dico: è Natale! Gioia grande per 
noi! La domanda, però, nasce spontanea: per-
ché il Natale? Perché Dio ha scelto di incarnar-
si? Non poteva godersi la sua immensità? Dio si 
è incarnato per amore. Dio si è fatto come noi, 
per farci come Lui. Natale fa venire le vertigini. 
Si sogna in grande, si sogna da Dio. Cristo na-
sce perché io nasca. La nascita di Gesù vuole la 
nostra nascita e vuole che noi nasciamo diversi, 
nuovi e buoni. L’incarnazione è lì a ricordarci 
che ogni storia umana è storia sacra. 

San Luca è il primo a collocare la nascita di 
Gesù all’interno della storia. Il Vangelo di Luca 
che viene proclamato la notte di Natale si apre 
con una cronaca ampia e che, man mano, va a 
restringersi per presentarci la nascita di Gesù. A 
Roma è imperatore Cesare Ottaviano Augusto. 
Quirinio è il governatore della Palestina. In 
questo scenario, Maria e Giuseppe, dalla 
Galilea, si recano a Nazaret, per il censimento 
voluto dall’imperatore. In questo quadro vedia-
mo i potenti della terra e i poveri come i pasto-
ri che vegliavano di notte i loro greggi, come 
Maria e Giuseppe che giunti a Nazaret non tro-
vano posto nell’albergo, ma trovano rifugio in 
una stalla. Per Maria si compiono i giorni del 
parto e dà alla luce il suo figlio primogenito. 
Dopo averlo avvolto nelle fasce, lo depone in 
una mangiatoia. La lunga attesa delle promes-
se bibliche trova compimento. Quella stalla si 
illumina di luce e di vita. Dio viene nel mondo 
tra l’indifferenza generale e la non accoglienza 
che gli viene riservata. Lui si abbassa fino a noi, 
facendosi uomo e gli uomini non sono pronti, 
non si fanno trovare per accoglierlo. Ma Dio è 
amore che si dona, rimane fedele all’alleanza 
stretta con il suo popolo. Il Natale ci ricorda che 
la vicinanza di Dio è una questione di amore, 
Dio è perdutamente innamorato dell’umanità.

Se in Matteo i protagonisti della nascita 
di Gesù sono i Magi venuti dall’Oriente, nel 

Dio ha scelto di abitare in mezzo a noi

Vangelo di Luca sono i pastori. I pastori erano 
persone umili, povere ed emarginate. Erano 
considerati “maledetti” perché ignoranti e non 
istruiti, quindi non potevano frequentare il 
Tempio per la preghiera e la lettura della Torà!  
Ecco la bella notizia: quando Dio incontra i po-
veri, gli ignoranti e gli emarginati, li avvolge 
con la luce del suo amore. I pastori questo non 
lo sanno, e, infatti, «sono presi da grande timo-
re», perché non sapevano quello che li aspetta-
va, «ma l’angelo disse loro: «Non temete: ecco, 
vi annuncio una grande gioia, che sarà di tutto 
il popolo: oggi, nella città di Davide, è nato per 
voi un Salvatore»». Per loro è venuto al mon-
do, per gli ultimi, per chi è disperato, per chi è 
emarginato e disgraziato. Dio entra nella storia. 
Da quel giorno nessuno può più accusare Dio 
di godersi l’immensità dei cieli. Dio è cosi in-
namorato dell’uomo da diventare uno di noi. 
Che bello! In fondo avrebbe potuto scegliere 
mille altri modi per raccontarsi. La nostra carne 
è stata scelta da Dio come luogo per rivelarsi. 
Un Dio che si fa toccare: in un mondo dove 
l’uomo si sente intoccabile, Dio sceglie di farsi 
toccare. Ma la cosa che ci lascia sempre senza 
fiato è il “come”. Tra le infinite possibilità Dio 

sceglie una fanciulla e un “giovane” falegname. 
Sceglie una città sconosciuta e una stalla. È così 
che Dio viene ad abitare tra gli uomini. Avrebbe 
potuto scegliere di meglio non credete? Un 
bambino che nasce solo, deposto in una man-
giatoia nella stalla, nell’indifferenza del mondo. 
Luca racconta un Dio che si fa uomo nell’indif-
ferenza degli uomini. Il Natale può essere una 
farsa, dove facciamo finta che Gesù nasca di 
nuovo, oppure un evento forte, decisivo per la 
nostra vita. La differenza la fa il nostro cuore. 
La sua nascita è avvenuta nella totale indiffe-
renza, proprio come oggi. Ognuno corre per la 
sua strada, bada alle sue cose, si lamenta per 
il lavoro, se la prende con i politici, prepara il 
menù per i giorni di festa …! E Dio è lì, in quel-
la culla improvvisata. Gesù è nato e continua a 
nascere nell’indifferenza dell’uomo. Eppure, da 
quel giorno in cui Dio ha varcato la soglia del 
tempo, tutto è cambiato, nulla è come prima. La 
storia non sarà più la stessa. Da quella notte il 
senso della storia ha cambiato direzione: non 
dobbiamo più sforzarci di raggiungere Dio per-
ché è Lui che è venuto incontro.                 

Un’ultima cosa: che bello sapere che na-
sce per tutti. Per chi l’ha atteso e per chi non 
ne vuol sapere di Dio. Per chi lo sente vicino, 
perché come Lui abita la periferia della storia e 
per chi lo sente lontano, lassù nei cieli. Per chi 
è nella gioia e per chi, dopo anni, farà Natale 
senza suo marito, sua moglie. Per chi vive in 
solitudine i periodi di festa e per chi finalmente 
stringe tra le braccia un figlio atteso. 

Ora sappiamo che Dio è amore, solo amo-
re. Che il Signore ci dia la grazia di penetrare 
il senso più profondo del Natale perché il no-
stro cuore diventi la mangiatoia dove Maria può 
adagiare il piccolo Bambino Gesù. 

A tutti con grande affetto Buon Natale!
X P. Ab. Michele Petruzzelli OSB

Il P. Abate
e la Comunità monastica
augurano agli ex alunni

un Santo Natale 
e un Sereno Anno Nuovo 2026

Sacra Famiglia, Paolo De Matteis, sec. XVII



«ASCOLTA» N. 2212

In memoriam di Papa Francesco

continua a pag. 3

R
ingrazio il p. Abate di questo in-
vito e di questa opportunità di 
tenere una relazione in memoria 
di papa Francesco, a cinque mesi 
dalla sua scomparsa, avvenuta il 

21 aprile 2025.
Personalmente l’ho incontrato due volte come 

dirigente nazionale dell’Associazione Medici 
Cattolici Italiani (AMCI), gli ho stretto la mano 
in due occasioni per me davvero memorabili, e 
a tutti quelli che mi hanno sempre domandato 
quale sia stata la mia impressione degli incon-
tri, ho sempre raccontato del suo sorriso, che ha 
fatto il giro del mondo e che apriva i cuori, e 
soprattutto che nell’incontro dava la sensazio-
ne come lui già conoscesse chi gli si avvicina-
va, già conoscesse tutti quelli che gli venivano 
presentati, sembrava come se si rallegrasse di 
ritrovare un vecchio amico. Questo fa parte di 
un carisma che solo alcune persone davvero 
speciali possiedono. E naturalmente a tutti rac-
comandava di pregare per lui.

Non sono uno storico della Chiesa, non tocca 
a me esprimere un giudizio sul suo pontificato 
durato per ben 12 anni, ma mi metto  nella pro-
spettiva di parlare di lui solo come semplice cri-
stiano, che vuole trasmettere che cosa il papa mi 
ha ispirato, quali orientamenti ha indicato, come 
ha rafforzato la mia fede. 

Ma il vero scopo per cui ho accettato l’invito 
del p. Abate è che in certi ambienti, ahimè anche 
nella Chiesa, si tende a ritenere che il pontificato 
di papa Bergoglio sia stato quasi un incidente 
di percorso e che presto dobbiamo dimenticare 
e ritrovare una “unità” ecclesiale, operare una 
“pacificazione” e quasi ad una “restaurazione”. 

È stato un papa autoritario, ideologico, che 
ha creato confusione, smarrimento dottrinale, 
divisione, che si è prestato a diverse interpreta-
zioni, ecc.? Certo un papa scomodo, magari pie-
no di provocazioni, ma che non cede a ipocriti 
adattamenti, che ha usato un linguaggio nuovo e 
più incisivo, diretto, senza convezionalismi, ma 
certamente sempre ispirato alla logica del Van-
gelo, per parlare non soltanto ai credenti ma a 
tutta l’umanità. 

Da subito s’era capito che papa sarebbe stato, 
quando comparve sulla loggia di san Pietro in 
quella serata del 13 marzo 2013, già a partire dal 
nome scelto, Francesco, una novità assoluta nel-
la bimillenaria storia della Chiesa; nome sugge-
stivo e già anticipatore di quelle che sarebbero 
state le linee programmatiche del suo pontifica-
to: predilezione per i poveri e gli esclusi, custo-
dia del creato, impegno per la pace, fautore di 
una Chiesa misericordiosa e povera per i poveri, 
ricerca di legami di fraternità tra i popoli.

Ed anche dai segni esteriori apparve rivo-
luzionario: si affacciò con la croce pettorale 
d’argento ma senza mozzetta rossa, simbolo 
dell’autorità e della responsabilità pastorale del 
Papa e aveva da subito deciso di non indossar-
la, paramento che non comprendeva, perché più 
legato al potere e alla tradizione, convinto che il 
vero potere è il servizio. 

Pontificato dei gesti, oltre che delle encicli-
che e dei documenti: visite ai carcerati e agli 
ammalati, predilezione per i poveri, primo viag-
gio a Lampedusa dopo una strage in mare di mi-
granti, le periferie “esistenziali”, oltre che quel-
le geografiche al centro del suo interesse umano 
e perfino ecclesiale, con la sua preferenza per 
esempio a realtà periferiche che non avevano 
mai avuto un cardinale.

Un papa delle “delle prime 
volte”, in discontinuità con i 
predecessori, che si definisce 
più vescovo che papa, amato 
da tutti anche dai non credenti, 
anche se non esente da criti-
che. 

Tra queste vi è quella che 
papa Francesco guarda al terzo 
e quarto mondo (di qui l’ac-
cusa di terzomondismo) e non 
essendo un papa occidentale, 
non piace, soprattutto a certi 
ambienti culturali e politici, 
per il fatto che non fa coinci-
dere il cattolicesimo con la re-
ligione storica dell’occidente e 
in particolare l’interesse della 
Chiesa con quello dell’occi-
dente, né con il sentire filoso-
fico della tradizione, come in-
vece era avvenuto con Joseph 
Ratzinger. Non marxista, né 
peronista, antiliberista e anti-
mercatista. 

Avverso al formalismo e 
non certo alla tradizione, te-
meva invece  l’«indietrismo» 
(coniò questo neologismo) 
nell’esperienza di fede per cui 
ebbe a dire: «C’è la moda – 
in tutti i secoli, ma in questo secolo nella vita 
della Chiesa la vedo pericolosa – che invece di 
attingere dalle radici per andare avanti – quel 
senso delle tradizioni belle – si fa un ‘indietri-
smo’, non ‘sotto e su’, ma indietro. State attenti 
all’‘indietrismo’, che è la moda di oggi, che ci 
fa credere che tornando indietro si conserva l’u-
manesimo».

Per esempio la stretta di Papa Francesco sul-
le messe celebrate in rito antico, la cosiddetta 
“messa in latino”, abrogando il motu proprio di 
Benedetto XVI Summorum pontificum, di cui 
aveva apprezzato «l’intento pastorale proteso al 
desiderio dell’unità», che era però stato «spesso 
gravemente disatteso», con il motu proprio  Tra-
ditionis custodes, nasceva dalla preoccupazione 
dell’«uso strumentale del Missale Romanum del 
1962, sempre di più caratterizzato da un rifiuto 
crescente non solo della riforma liturgica, ma 
del Concilio Vaticano II, con l’affermazione in-
fondata e insostenibile che abbia tradito la Tra-
dizione e la vera Chiesa».

Fondamentale per comprendere il pontificato 
del Papa argentino, bisogna ricordare tre ele-
menti.

Innanzitutto papa Francesco ha una visione, 
un atteggiamento ed una lettura teologica, ma 
anche culturale su tante questioni che è quella di 
un latinoamericano, «colui che viene dalla fine 
del mondo», rispetto a noi occidentali abituati 
alla teologia di papa Benedetto XVI, (vedi il lo-
gos, la ragione e la razionalità della filosofia del 
mondo greco).

In secondo luogo il magistero di papa Fran-
cesco è ispirato alla  teologia del popolo, una 
corrente teologica nata in Argentina dopo il 
Concilio Vaticano II  e la Conferenza di Me-
dellín (Colombia, 1968) come ramo autonomo 
della teologia della liberazione, dalla quale dif-
ferisce e se ne discosta perché, pur avendo a 
fondamento l’opzione preferenziale dei poveri 
e degli esclusi, non adotta come quella l’analisi 

marxista della realtà sociale. 
La teologia del Papa quindi  è lontana dalle 

ideologie e dalla lotta di classe ed è conforme 
alla spiritualità popolare, come i suoi maestri gli 
avevano tramandato, in particolare Juan Carlos 
Scannone e Rafael Tello, e alle nozioni di “po-
polo” e “anti-popolo” come intese in America 
Latina, la cui centralità risiede nel Gesù, pove-
ro, amico dei disprezzati ed umiliati e miseri-
cordioso.

L’altro elemento da cui non si può prescin-
dere per comprendere i suoi gesti più rivoluzio-
nari, è la sua appartenenza all’ordine religioso 
della Compagnia di Gesù, e quindi alla spiritua-
lità ignaziana che ha come scopo principale la 
riconciliazione con Dio, con se stessi, con gli 
altri e con il creato, attraverso un sentire interio-
re e un’intima relazione con il Signore.

E in questo spirito ignaziano papa Francesco 
è stato certamente il papa della gioia, come si 
può notare nei suoi testi, dalla Evangelii gau-
dium alla Laudato Si’, dalla Fratelli tutti alla 
Dilexit nos, solo per citarne alcuni, perché dice-
va che “una buona notizia non si può dare con il 
volto triste. Questa gioia dell’annuncio esplicito 
del Vangelo – mediante la predicazione della 
fede e la pratica della giustizia e della miseri-
cordia – è ciò che porta ad uscire verso tutte le 
periferie”.

Ma papa Francesco è stato certamente il papa 
della misericordia, basta ricordare il suo motto 
“Miserando atque eligendo” (misericordiando – 
neologismo che lui creò – lo scelse).  E di lui 
diceva: “sono un peccatore al quale il Signore 
ha rivolto i suoi occhi”, e per questo indisse il 
Giubileo della Misericordia che è stato un Anno 
Santo straordinario e tematico, tra la fine del 
2015 e il 2016, in occasione del 50° anniversa-
rio della chiusura del Concilio Vaticano II.

Nella   Bolla di indizione, Misericordiae 
Vultus al n. 2 il papa scrive in modo sublime: 



«ASCOLTA» N. 221 3

”Misericordia: è la parola che rivela il mistero 
della SS. Trinità. Misericordia: è l’atto ultimo 
e supremo con il quale Dio ci viene incontro. 
Misericordia: è la via che unisce Dio e l’uomo, 
perché apre il cuore alla speranza di essere 
amati per sempre nonostante il limite del nostro 
peccato”.

E a conclusione del Giubileo straordinario il 
papa pubblica la bellissima e significativa lette-
ra apostolica “Misericordia et misera”, che sono 
le due parole che sant’Agostino utilizza per rac-
contare l’incontro tra Gesù e l’adultera, e che 
continuando dice: “Remansit adultera et Do-
minus, remansit vulnerata et medicus, remansit 
magna miseria et magna misericordia”.

Accusato di relativismo teologico e dottrina-
le, spesso facilmente manipolato nel riportare i 
suoi interventi, per esempio è indicato come il 
papa “del chi sono io per giudicare”, espressio-
ne che era chiaramente diversa da come è stata 
interpretata e viene continuamente riproposta 
e che non giustificava per nulla un relativismo 
morale,  ma era l’affermazione che tutti siamo 
peccatori e bisognosi di perdono.

Importantissimi i sinodi sulla famiglia del 
2014 e del 2015 da cui nacque l’esortazione 
apostolica “Amoris laetitia”, riflessione pasto-
rale dove il papa mette in evidenza non solo la 
famiglia ideale a cui tendere, ma si rivolge alle 
famiglie in crisi, sofferenti per le divisioni e per 
le lacerazioni o per la miseria. 

E anche fu sottoposta a diverse distorte in-
terpretazioni soprattutto riguardo alla questione 
della eucaristia ai divorziati risposati che emi-
nenti teologi, come p. Domenico Marafioti s.j.  
preside della Facoltà Teologica dell’Italia Meri-
dionale di Napoli, in un memorabile convegno 
svoltosi proprio alla Badia, affermò che «il papa 
nell’Amoris Laetitia ha scritto oltre 56.000 pa-

role, ma non ha scritto queste semplici cinque 
parole ‘è possibile dare la comunione ai divor-
ziati risposati’».

Densi i discorsi e i testi pubblicati durante il 
suo pontificato ma il vero programma di papa 
Francesco però è nella esortazione apostolica 
“Evangelii gaudium” pubblicato dopo pochi 
mesi dalla sua elezione nel 2013, con i suoi 
quattro principi orientativi: il tempo è superiore 
allo spazio, l’unità prevale sul conflitto, la re-
altà è più importante dell’idea, il tutto è supe-
riore alla parte; mentre tra le sette esortazioni 
apostoliche mi piace ricordare la “Gaudete ed 
exultate” sulla chiamata alla santità del mondo 
contemporaneo, dove sottolinea un significativo 
concetto dei “santi della porta accanto”…“-
quelli che vivono vicino a noi e sono un riflesso 
della presenza di Dio”. 

Questo mi permette di ricordare il nostro 
caro Don Leone, nostro assistente ecclesiastico 
e illustre docente di lettere classiche, che certa-
mente è stato un monaco santo e a cui va una 
preghiera ed un pensiero perennemente grato ol-
tre che come educatore e maestro, per l’incom-
mensurabile bene spirituale che ha fatto a tutti e 
a ciascuno di noi.  

Fondamentali poi le sue encicliche sociali, 
che meritano per ciascuna un convegno a parte, 
la «Laudato Si’», un trattato sull’ecologia in-
tegrale e «Fratelli tutti», dove la fraternità è il 
fondamento della convivenza tra gli uomini; ma 
per concludere invece mi soffermo sull’ultima, 
quarta enciclica del suo pontificato, pubblicata 
appena sei mesi prima della morte, la «Dilexit 
nos», dedicata all’amore umano e divino del 
Cuore di Gesù Cristo, e ritenuta da molti il suo 
testamento spirituale. 

Eppure questa enciclica rispetto alle altre è 
stata accolta tiepidamente, senza eccessivi risal-
ti sulla stampa e sui media, passata quasi sotto 

silenzio, quando invece il papa ci parla interior-
mente e ci invita con cuore aperto e con solleci-
tudine, all’incontro e all’amore di Cristo.

Ecco allora che papa Francesco, il papa “ve-
nuto dalla fine del mondo”, ha incarnato una 
inedita visione del papato come autorità mora-
le ma rivendicando anche una funzione sociale 
(come non ricordare quel 20 marzo 2020 quan-
do nel pieno della pandemia del covid s’incam-
mina da solo in una piazza S. Pietro deserta e 
spettrale, portando al Crocifisso tutte le soffe-
renze ed il male del mondo). 

È stato fautore della chiesa povera per i po-
veri, una chiesa in uscita e intesa come ospe-
dale da campo, emblema della  misericordia di 
Dio, sempre pronta al perdono e ad esortare alla 
conversione, che lenisce le ferite di ciascuno e 
dell’intera umanità sofferente e contro quella 
pervasiva cultura dello scarto, a cui pure, ahimè, 
tanti cristiani si sono abituati.

Con “Dilexit nos” quindi, suo testamento spi-
rituale, ha invitato tutti noi a condividere con lui 
e accettare il suo invito alla intimità personale 
con Dio, attraverso una contemplazione inte-
riore che è al tempo stesso e inderogabilmente 
una agognata visione, che avverrà per sempre e 
inderogabilmente nella vita eterna.

Papa Francesco ha onorato l’umanità e re-
sterà nella memoria come una persona che ha 
avuto premura per gli ultimi, gli esclusi, i dise-
redati, a fronte della malvagità degli uomini, dei 
loro peccati e della loro disumanità. Per questo, 
ne sono sicuro, prima o poi, la Chiesa lo eleverà 
agli onori degli altari. 

Giuseppe Battimelli
Ex alunno 1968-’71 ed Oblato

(Relazione tenuta al LXXV Convegno annuale 
degli ex Alunni -  14 settembre 2025)

continua da pag.2

L’annuale convegno degli ex alunni della 
Badia di Cava è caduto quest’anno domenica 
14 settembre, festa dell’Esaltazione della S. 
Croce. La conferenza è stata tenuta da Giuseppe 
Battimelli in memoria di papa Francesco, 
deceduto il lunedì dell’Angelo dopo dodici anni 
di pontificato. Il conferenziere ha ripercorso 
l’itinerario umano e spirituale di un papa 
la cui azione vede ancora all’interno della 
Chiesa un giudizio non univoco destinato ad 
essere materia di riflessione approfondita in 
sede storica. Il testo della commemorazione è 
riportato integralmente a parte. 
Per quanto riguarda la partecipazione degli 
ex alunni al convegno annuale, si registra la 
presenza dei fedelissimi i quali non mancano 
ad un appuntamento che rinvia alla memoria 
di una formazione considerata essenziale nel 
percorso della propria esistenza. Le assenze, pur 
maggioritarie, specie nelle ultime classi di età 
degli ex alunni, non possono che richiamare “il 
grido di dolore” espresso da D. Leone in tante 
assemblee, in particolare nel commentare con 
fine ironia i dati statistici dell’Associazione. 

Tuttavia, è costantemente presente uno spirito 
di gratitudine che molti ex alunni tributano 
al percorso di formazione delle scuole della 
Badia, specie per quegli anni scanditi da rigore 
e severità negli studi. Appare, a tale proposito, 
più che significativa la lirica, a rime baciate, 
scritta da un ex seminarista, alunno della Badia, 
il prof. Gaetano De Luca (1952/55), che qui si 
pubblica, dal titolo: “All’Abbazia Cavense dei 
Benedettini”. 
“Son passati oltre mille anni / dalla tua nascita 
e son tanti. / Generazioni di Benedettini / 
Generazioni di Benedettini /si son succeduti 
senza fine. / Nel tuo grembo li hai allevati / 
ed essi si son ognora elevati. / Veri maestri 
del lavoro: / son per te assoluto tesoro, / sono 
stati per te assoluti tesori. / Alla preghiera li hai 
educati: / ad essa si sono sempre richiamati. / 
Come fucina di vero sapere / vi hanno attinto 
tutte le ere. / Collegiali e seminaristi / hanno 
percorso la tua pista. / Hanno appreso tanta 
scienza / che han diffuso con pazienza. / Nel 
settore lavorativo / hanno svolto un ruolo attivo. 
/ Ispirati alla Regola benedettina / si sono destati 

ogni mattina. / Oggi, all’alba del tuo millennio, 
/ conveniamo da ex alunni / a celebrare la tua 
grande storia, / che è stata e rimane vera gloria”.
Un vero e proprio canto d’amore di Gaetano 
De Luca verso quella Badia che lo ha visto 
giovane seminarista, lasciandogli un’impronta 
indelebile testimoniata dai suoi versi. Così 
come il suo compagno di studi, mons. Aniello 
Scavarelli (1953/64), che ha preso parte alla 
concelebrazione della messa in memoria 
degli ex alunni defunti, ha ricordato, nella 
conversazione con lo scrivente, come il tratto 
di formazione culturale e sacerdotale impresso 
dalle scuole abbaziali sia poi diventato distintivo 
anche nel passaggio della parte cilentana della 
diocesi abbaziale a Vallo della Lucania, segno 
di un’appartenenza profonda ad un modello più 
che culturale. 
A questi ex alunni va il merito non solo di una 
grata memoria, ma anche di una testimonianza 
che giustifica la ragion d’essere della formazione 
ricalcata sullo spirito del mondo monastico 
benedettino.

Nicola Russomando

LXXV Convegno annuale
degli ex alunni della Badia di Cava

14 settembre 2025



«ASCOLTA» N. 2214

I
n questa domenica in cui celebriamo la 
Festa dell’Esaltazione della Santa Croce, 
salutiamo i fratelli e le sorelle che sono 
venuti a pregare con noi, e in particola-
re, i coniugi Romano e Lisa che oggi ri-

cordano il XXV° anniversario di matrimonio e 
gli ex Alunni della Badia, che tengono il loro 
convegno annuale nel ricordo grato della for-
mazione benedettina qui ricevuta al tempo della 
loro adolescenza. Siamo tutti loro vicini con la 
preghiera, soprattutto noi della comunità mo-
nastica, per rendere fruttuoso ed efficace que-
sto incontro, che deve ricaricarli nel cammino 
cristiano al contatto con la Parola di Dio e con 
l’insegnamento di san Benedetto.
Inoltre, desideriamo offrire questa santo sacrifi-
cio eucaristico in suffragio degli ex alunni dece-
duti in questo anno 2025, in particolare il Prof. 
Domenico Dalessandri, il dott. Antonio Gulmo, 
l’ing. Tonino Annunziata, che il Signore sia be-
nevolo nei loro confronti e li ammetta nella gio-
ia del Paradiso.

Oggi, dicevo, la liturgia ci fa celebrare la fe-
sta dell’Esaltazione della Santa Croce. Non c’è 
forse una certa contraddizione fra “la festa” e 
la “Croce”? Come si può fare della Croce una 
festa, quando si sa che la Croce, luogo di sof-
ferenza, di umiliazione, di castigo, di tortura, è 
appunto un luogo dove non si è in festa? 

Ma questa è la festa dell’Esaltazione della 
Santa Croce. Ciò che festeggiamo è la Croce in 
quanto è “albero di vita”. Ciò che festeggiamo 
non è l’albero che fa soffrire e morire, ma l’al-
bero che fa vivere. «Nell’albero della croce Dio 
ha stabilito la salvezza dell’uomo» (Prefazio).

Come, perché l’albero di morte è diventato 
albero di vita? Come siamo passati dall’uno 
all’altro? Questo cambiamento è dovuto a Colui 
che è passato sulla Croce, a Gesù che ha vissuto 
il supplizio della croce per amore, fino alla fine, 
fino al perdono. Proprio per rimanere fedele al 
Padre, per rimanere fedele al messaggio d’amo-
re che è venuto a rivelare da parte del Padre, 
Gesù non si è sottratto alla Croce: «si è fatto ob-
bediente fino alla morte e alla morte di Croce».

Nel Vangelo abbiamo ascoltato le parole di 
Gesù: «Come Mosè innalzò il serpente nel de-
serto, così bisogna che sia innalzato il Figlio 
dell’uomo; perché chiunque crede in lui abbia 
la vita eterna». La croce è la via di Dio; il modo 
scelto da Dio per entrare nella storia e salvarla: 
chi può presumere di avere tanta intelligenza da 
poter insegnare qualcosa alla infinita Sapienza 
di Dio?

Patibolo infame, castigo per i malfattori, stru-
mento di tortura la croce diventa per noi il segno 
dell’amore di Dio che « … non ha risparmiato 
il proprio Figlio, ma lo ha dato per tutti noi … 
Dio non ha mandato il Figlio nel mondo per 
condannare il mondo, ma perché il mondo sia 
salvato per mezzo di lui» (Cfr. Gv 3, 16-17).

Questa festa, di origini antichissime, fa vol-
gere il nostro sguardo al Signore Gesù che, con 
la sua Santa Croce, ha redento il mondo. Dio 
ha amato così tanto il mondo da inviare il suo 
Figlio unigenito, non per condannare il mondo, 
ma affinché attraverso di Lui il mondo potesse 
essere salvato. L’unigenito Figlio di Dio, innal-
zato sulla croce, dona la vita a quanti volgono 
con fede lo sguardo a Lui. Il legno della croce 
diviene così strumento della nostra redenzione.

Omelia del P. Abate, S Messa per il LXXV Convegno  Ex Alunni 

Esaltazione della Santa Croce
Se dall’albero del giardino 

dell’Eden, Adamo ed Eva avevano 
ricevuto la morte, dall’albero del-
la croce su cui l’agnello innocente 
è stato innalzato, scaturisce la vita 
nuova. La croce è sconfitta di ogni 
male e perciò simbolo di vita e di 
speranza. Essa parla a tutti colo-
ro che soffrono – agli oppressi, ai 
malati, ai poveri, agli emargina-
ti, alle vittime della violenza – ed 
offre loro la speranza che Dio può 
trasformare la sofferenza in gioia, 
l’isolamento in comunione, la mor-
te in vita. Ecco perché il mondo ha 
bisogno della croce.

In un passato recente si è solle-
vata in Italia una battaglia contro la 
presenza di simboli sacri negli edi-
fici pubblici, contro la presenza del 
crocifisso: scuole, tribunali, ospe-
dali. Oggi si tenta di abbattere e 
cancellare la Croce proprio là dove 
essa è necessaria. «C’ è la tentazio-
ne di togliere dal Vangelo la pagina 
della Croce». 

Abbiamo paura che la Croce ren-
da infelice e triste la nostra vita … 
ma così non è, perché Cristo morto 
in Croce è per noi «Potenza di Dio 
e sapienza di Dio» (1 Cor 1,24). La 
vita cristiana per chi la vive fino in 
fondo è felice, è fortuna, è pienez-
za, è gioia. Possiamo dire di più: la 
vita cristiana è una beatitudine che 
non si smentisce.

La croce perciò si colloca al cen-
tro della rivelazione e della vita cri-
stiana. Rendendo testimonianza all’amore cro-
cifisso, noi credenti collaboriamo alla salvezza 
degli uomini perché «Dio non ha mandato il 
Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma 
perché il mondo sia salvato per mezzo di Lui».

Santa Teresa Benedetta della Croce, Edith 
Stein, filosofa ebrea, convertita al cristianesimo 
e morta martire nel campo di concentramento 

di Aushwitz ha lasciato scritto: «La croce non 
è fine a se stessa. Essa si staglia in alto e fa 
richiamo verso l’alto. Quindi non è soltanto 
un’insegna, è anche l’arma vincente di Cristo 
… il simbolo trionfale con cui egli batte alla 
porta del cielo e la spalanca». 

Ricordiamo: «Colui che non porta la sua cro-
ce non può essere mio discepolo», dice Gesù.

Giuseppe Battimelli, ex alunno (1968-’71) 
ed Oblato, è il nuovo presidente della Società 
Italiana per la Bioetica e i Comitati Etici 
(SIBCE) che ha rinnovato di recente le cariche 
nazionali.
Subentra al prof. Francesco Bellino, professo-
re emerito di Filosofia morale e Bioetica alla 
Università Aldo Moro di Bari. La SIBCE che 
annovera tra i fondatori Elio Sgreccia, è una so-
cietà scientifica che si ispira ai valori del perso-
nalismo e svolge un’attività di natura culturale, 
di ricerca e di formazione sui temi della bioetica 
e dei Comitati Etici.
Il dott. Battimelli è medico endocrinologo, 
oltre che specialista in Igiene. Già Dirigente 
del poliambulatorio pubblico dell’USL, è sta-
to medico di medicina generale. Componente 
fino al 2023 del Comitato Etico Interaziendale 
dell’ASL Salerno e Napoli 3 Sud. È perfeziona-

to in Bioetica pres-
so l’Università 
Cattolica di Roma.
È stato per molti 
anni vice presi-
dente nazionale 
dell’Associazione 
Medici Cattolici 
Italiani (AMCI). 
È stato in diverse 
occasioni audito 
dalle Commissioni 
della Camera e del 
Senato sui disegni 
di legge sul fine 
vita. È autore di pubblicazioni e di numerosi ar-
ticoli sui temi inerenti la bioetica, la deontologia 
medica e la medicina clinica. 

Il nuovo presidente della SIBCE



«ASCOLTA» N. 221 5

I
l 24 maggio 2015, nel suo terzo anno di 
Pontificato, Papa Francesco  ha firmato 
l’enciclica Laudato si’ sulla cura del-
la casa comune, documento che pren-
de il nome dalla nota preghiera di san 

Francesco d’Assisi, che nel Cantico delle cre-
ature rende lode al Signore “per nostra Madre 
Terra, la quale ci sostenta e governa e produce 
diversi frutti con coloriti fiori ed erba…”.

La Laudato si’ è ancora inesplorata in molti 
aspetti, da meditare saggiamente perché in essa 
si trovano molte risposte alle domande che agi-
tano il nostro tempo.

In continuità e a completamento con essa, 
dopo otto anni il 4 ottobre 2023 papa France-
sco pubblica l’esortazione apostolica Laudate 
Deum sulla crisi climatica, e quindi i due testi 
vanno letti contestualmente, rivolta a tutte le 
persone di buona volontà, laddove, sollecitato 
da una mancanza di reazione col passare del 
tempo, rimarca le sue “accorate preoccupazio-
ni”, convinto che “l’impatto del cambiamento 
climatico danneggerà sempre più la vita di mol-
te persone e famiglie….e ne sentiremo gli effetti 
in termini di salute, lavoro, accesso alle risorse, 
abitazioni, migrazioni forzate e in altri ambiti”.

Certamente l’enciclica è espressione del-
la dottrina sociale della Chiesa e s’inserisce 
nel solco di quanto affermato dai predecessori 
di papa Francesco, ma è riduttivo identificare 
questa enciclica solo come un documento “am-
bientalista” perché vorrebbe dire misconoscere 
i principi teologici di fondo.

Si tratta ci ricorda il papa, certo di un pro-
blema sociale globale, che non riguarda solo 
l’ecologia, ma le povertà, le diseguaglianze, il 
sistema produttivo ed economico, l’equa distri-
buzione delle risorse, e che è intimamente lega-
to alla dignità della persona e della vita.

Un altro aspetto di questa enciclica è che con 
essa il papa vuole entrare in dialogo con tutti 
perché l’ecologia integrale è un terreno comune 
con tutti i popoli e che riguarda anche l’ecume-
nismo, vedi l’amicizia e il comune sentire con 
Bartolomeo I, (citato nell’enciclica) Patriarca 
Ecumenico di Costantinopoli e Primate della 
Chiesa Ortodossa, e con la teologia della Chie-
sa d’Oriente, in particolare del teologo Ioannis 
Zizioulas, morto nel 2023, vescovo metropolita 
ortodosso di Pergamo del Patriarcato di Costan-
tinopoli, che ha ispirato la stesura dell’enciclica.

In definitiva l’enciclica sottolinea che il rap-
porto fra uomo e natura implica una necessaria 
relazione con il Creatore e in sostanza la sintesi 
dell’enciclica è da rinvenire nel fatto «che l’esi-
stenza umana si basa su tre relazioni fondamen-
tali strettamente connesse: la relazione con Dio, 
quella con il prossimo e quella con la terra. Se-
condo la Bibbia, queste tre relazioni vitali sono 
rotte, non solo fuori, ma anche dentro di noi. 
Questa rottura è il peccato» (LS n.66).

Importante  è  riconoscere la signoria di Dio 
sul creato e sul mondo intero in una alleanza 
cosmica tra l’uomo e Dio, come nell’episodio 
biblico del racconto del diluvio universale e 
Noè (Gn 9), dopo che il peccato ha corrotto i 
rapporti sociali; signoria del Creatore simboleg-
giata dell’arcobaleno: “Il mio arco pongo sulle 
nubi ed esso sarà il segno dell’alleanza tra me e 
la terra” (Gn 9:13).

A 10 anni dalla Laudato Si’
Un’etica per un’ecologia integrale

La salvaguardia del creato ci rimanda anche 
alla nozione di bene comune: “Il clima è un 
bene comune, di tutti e per tutti. Esso, a livel-
lo globale, è un sistema complesso in relazione 
con molte condizioni essenziali per la vita uma-
na (LS 23)….  l’ambiente è un bene collettivo, 
patrimonio di tutta l’umanità e responsabilità di 
tutti. Chi ne possiede una parte è solo per am-
ministrarla a beneficio di tutti…(LS 95)…Oggi, 
credenti e non credenti sono d’accordo sul fatto 
che la terra è essenzialmente una eredità co-

mune, i cui frutti devono andare a beneficio di 
tutti”(LS 93).

Ecco  che c’è un nesso profondo tra inquina-
mento e responsabilità per le generazioni futu-
re:“che tipo di mondo desideriamo trasmettere 
a coloro che verranno dopo di noi, ai bambini 
che stanno crescendo? Questa domanda non ri-
guarda solo l’ambiente in modo isolato, perché 
non si può porre la questione in maniera par-
ziale. Quando ci interroghiamo circa il mondo 
che vogliamo lasciare ci riferiamo soprattutto 
al suo orientamento generale, al suo senso, ai 
suoi valori” (LS n.160).

Vanno perciò salvaguardati, promossi e in-
centivati i principi di solidarietà, sussidiarietà 
e di giustizia distributiva da parte della società 
e dello Stato, soprattutto quando si mettono a 
confronto due diritti ugualmente importanti: il 
diritto alla salute (e all’ambiente) e diritto al la-
voro (ed alla produzione) come tante vicende ci 
ripropongono anche drammaticamente.

È molto felice l’intuizione di papa Francesco 
riguardo al concetto di “ecologia integrale”, non 
solo perché tutto è connesso in una prospettiva 
unitaria, ma che vanno tenuti in considerazione 
i rapporti e le relazioni con le cose e con gli altri 
esseri viventi. 

Quindi una ecologia ambientale non può pre-
scindere da una ecologia sociale ed economica, 
da una ecologia culturale, che valorizza la storia 

e la vocazione specifica del territorio e da una 
ecologia della vita quotidiana.

A tale proposito particolarmente illuminante 
e significativo è il n. 211 della Laudato si’ che 
afferma:“l’educazione alla responsabilità am-
bientale può incoraggiare vari comportamenti 
che hanno un’incidenza diretta e importante 
nella cura per l’ambiente, come evitare l’uso 
di materiale plastico o di carta, ridurre il con-
sumo di acqua, differenziare i rifiuti, cucinare 
solo quanto ragionevolmente si potrà mangiare, 
trattare con cura gli altri esseri viventi, utilizza-
re il trasporto pubblico o condividere un mede-
simo veicolo tra varie persone, piantare alberi, 
spegnere le luci inutili, e così via. Tutto ciò fa 
parte di una creatività generosa e dignitosa, che 
mostra il meglio dell’essere umano”.

Ecco allora che il papa individua la radice 
della crisi nel “paradigma tecnocratico”, laddo-
ve la tecnocrazia sostiene che scienza, tecnica e 
quindi economia non hanno nessun altro punto 
di riferimento fuori di sé e prescindono da al-
tri valori, ed in questo vengono ripresi concetti 
espressi da Giovanni Paolo II e Benedetto XVI.

E tutto ciò è prodotto da un “eccesso antro-
pologico”, dovuto ad una “antropocentrismo 
deviato. 

Il Papa ci invita allora ad una vera “conver-
sione ecologica”. “Se «i deserti esteriori si mol-
tiplicano nel mondo, perché i deserti interiori 
sono diventati così ampi»,  la crisi ecologica è 
un appello a una profonda conversione interio-
re”(LS n. 217).

Papa Francesco ci ricorda che la forza del 
Vangelo converte i cuori, risana le ferite, trasfor-
ma i rapporti umani e sociali, secondo la logica 
dell’amore. Il cristianesimo cioè è interessato 
certo al cielo ma anche alla terra, sicuramente si 
tende alla Gerusalemme celeste e all’eternità ma 
anche alla storia, indubbiamente il riferimento è 
allo spirito ma non si misconosce la corporeità.

Le relazioni della Laudato si’ con l’etica e la 
bioetica ambientale sono evidenti.

In essa, possiamo dire, vi è la riscoperta della 
bioetica nella sua dimensione inter-pluri discipli-
nare originale e originaria, secondo la visione del 
suo fondatore Van Rensselaer Potter, una visione 
ampia che va ben oltre l’etica della biomedicina.

La bioetica come “ponte sul futuro” e “scien-
za della sopravvivenza”, intesa come ricerca di 
un’etica universale per il bene del mondo; una 
visione complessiva di tutti i problemi etici ri-
guardanti le scienze della vita e della salute in 
ambito sia “biomedico” che “ambientale”, an-
che se è da dire che la concezione di tipo evolu-
zionista e meccanicista di Potter, all’interno del-
la quale si colloca l’essere umano, è ben lontana 
dalla antropologia delineata da papa Francesco 
nella Laudato Si’.

E siccome c’è “un vero “debito ecologico”, 
soprattutto tra il Nord e il Sud del mondo, con-
nesso a squilibri commerciali con conseguenze 
in ambito ecologico, come pure all’uso spro-
porzionato delle risorse naturali compiuto sto-
ricamente da alcuni Paesi, papa Francesco nella 
bolla di indizione del giubileo dell’anno 2025, 
“Spes non confundit, la speranza non delude”, 
fa un accorato appello alle Nazioni più bene-
stanti perché stabiliscano di condonare i debiti 
di Paesi che mai potrebbero ripagarli.

continua a pag. 6



«ASCOLTA» N. 2216

E nella stessa bolla il papa richiama a tutti che 
“la fame è una piaga scandalosa nel corpo del-
la nostra umanità e invita tutti ad un sussulto 
di coscienza” (n. 16), proponendo che il denaro 
che si impiega per l’acquisto delle armi e le spe-
se militari serva per eliminare la fame e per lo 
sviluppo dei Paesi più poveri.

Che fare allora? Certo la cura e la custodia 
del creato è un fatto culturale, personale, socia-
le, politico ed economico; è un fatto bioetico 
individuale perché sono da salvaguardare anche 
valori umani con una visione comune e condi-
visa del problema; è un fatto morale intendendo 
il dissesto ecologico (ed anche personale) come 
“struttura di peccato”, inseparabile dal persegui-
re un’etica di giustizia e di pace.

Ma è anche possibile a nostro giudizio, che 
su questo argomento si possa affermare una mi-
noranza profetica, magari anche costituita da 
piccoli gruppi o comunità motivate e formate, 
che perseguono la logica evangelica, del lievito 
e del sale dei cambiamenti, partendo e facendo 
propria con una testimonianza convinta l’enci-
clica Laudato si’.

E a quanti hanno accusato papa Francesco, un 
papa straordinario e che certamente ha dato una 
impronta personale ed indelebile alla Chiesa, di 
concentrarsi con questa enciclica solo su que-
stioni di politica, di economia e di tecnologia, 
perseguendo forme di  pauperismo, di romanti-

continua da pag. 5

fici per questo tipo di materiale. Potremmo però 
a un certo punto scegliere di colorare con dei 
pennelli qualche punto di questa statua. Questo 
significa che dobbiamo scoprire per cosa è più 
adatto ogni strumento, e come va utilizzato.

In questo capitolo san Benedetto ha raccolto 
strumenti molto diversi tra di loro e noi non li af-
fronteremo tutti, ma ne prenderemo in conside-
razione alcuni che possono essere a mio parere 
più utili per la nostra vita. Però ciascuno di voi 
potrà continuare questo lavoro e approfondirne 
anche altri che noi non analizzeremo. Spero cioè 
di offrirvi anche un metodo con il quale acco-
starvi a questo capitolo e alla Regola in generale.

Per concludere questa introduzione vi invito 
a leggere il capitolo quarto della Regola degli 
strumenti delle buone opere in modo da avere 
anche un quadro di insieme di ciò che nei pros-
simi giorni affronteremo.

P. Claudio Soldavini osb

cismo francescano, con enfatizzazione 
emotiva dell’amore della natura, e dal 
punto di vista teologico di indulgere 
in forme di panteismo, di mitizzazione 
della natura o perfino di divinizzazione 
di essa (ma la natura non è divina, non 
è Dio; è altro da Dio), è necessario evi-
denziare che la Laudato si’ è una enci-
clica profondamente spirituale, densa di 
significato trascendente, laddove è bene 
ricordare che la chiesa confessa: «Cre-
do in un solo Dio, Padre onnipotente, 
Creatore del cielo e della terra, di tutte 
le cose visibili e invisibili».
Ecco che nell’enciclica, richiamato l’a-
spetto trinitario papa Francesco arriva 
alla conclusione con una pagina subli-
me:”per l’esperienza cristiana, tutte le 
creature dell’universo materiale trova-
no il loro vero senso nel Verbo incarna-
to, perché il Figlio di Dio ha incorpora-
to nella sua persona parte dell’universo 
materiale, dove ha introdotto un germe 
di trasformazione definitiva…“ (LS n. 
235) e quindi:“nell’Eucaristia il creato 
trova la sua maggiore elevazione. Uni-
to al Figlio incarnato, presente nell’Eu-
caristia, tutto il cosmo rende grazie a 
Dio” (LS n. 236).

Giuseppe Battimelli 
Ex alunno 1968-’71 ed Oblato

re la materia e gli strumenti per lavorarla. La 
materia siamo noi stessi, e qui risuona quell’in-
vito dei padri del deserto: «conosci te stesso». 

Ci può sembrare scontato il fatto di conoscer-
ci, ma penso che la vita ci stia mostrando come 
siamo molto più complessi di come ci siamo 
sempre immaginati. Anche a 50, 60 o più anni 
possiamo scoprire aspetti e sfaccettature della 
nostra personalità che fino a quel momento non 
avevamo compreso o riconosciuto.

San Benedetto, scrivendo questo capito-
lo, ci immagina come degli artisti, dei nuovi 
Michelangelo, che incominciano e prendere di-
mestichezza con l’opera che devono portare a 
compimento. Questo sottintende che la vita di 
ciascuno di noi è da una parte una cosa meravi-
gliosa, una vera opera d’arte, e dall’altra che cia-
scuno di noi è unico e irripetibile. Aggiungerei 
però che in questo lavoro di creazione non sia-
mo da soli, ma collaboriamo con Dio. Questa 
collaborazione richiede un atteggiamento di 
ascolto sincero sia di noi stessi che di Lui, che si 
rende incontrabile nella Scrittura e nella storia. 

In particolare dobbiamo riconoscere come la 
vita della comunità, con le sue relazioni, è un 
luogo privilegiato di manifestazione della vo-
lontà di Dio. È cioè un luogo dove Dio ci pla-
sma, dove cerca di farci scoprire le nostre po-
tenzialità e di farci riconoscere anche i nostri 
limiti. Questo però non in un’ottica punitiva, ma 
al contrario propositiva.

Un altro spunto che ci offre l’immagine 
dell’officina è che per fare questo lavoro oc-
corrono diversi strumenti, e il primo passo di 
un’artista è quello di imparare a conoscerli e 
di scoprire come vanno usati, quali potenziali-
tà hanno. Essi infatti non vanno utilizzati tutti 
insieme, ma scelti in base al tipo di intervento 
che vogliamo fare. Immaginiamoci ad esempio 
di voler scolpire una statua di marmo. Non uti-
lizzeremo dei pennelli, ma degli scalpelli speci-

Riportiamo, a beneficio anche dei nostri ex alunni e let-
tori, l’Introduzione agli esercizi spirituali della comunità 
cavense, svoltisi dal 24 al 28 novembre 2025 e animati da 
P. Claudio Soldavini, Priore Claustrale del monastero be-
nedettino dei Santi Pietro e Paolo di Germagno (Omegna).

In questi giorni di esercizi spirituali comuni-
tari, vorrei riflettere con voi su come possiamo 
coltivare la nostra vita spirituale attingendo a 
una serie di suggerimenti che la Regola di San 
Benedetto ci offre. Spesso infatti rischiamo di 
sottovalutare la ricchezza della Regola. L’altro 
rischio che corriamo è quello di pensare che la 
vita spirituale si alimenti da sola, o che comun-
que non abbia bisogno di essere coltivata, cioè 
di un lavoro specifico.

Per fare questo prenderemo spunto in partico-
lare da un capitolo, spesso sottovalutato, quel-
lo degli strumenti delle buone opere (cap.4). 
Certamente a una prima lettura ci appare come 
un semplice elenco di citazioni. Cercheremo di 
esplicitare quanto Benedetto ha qui raccolto in 
modo sintetico per costringere il monaco a fare 
proprio un lavoro di approfondimento e di ap-
plicazione alla propria vita e situazione. Vi invi-
to quindi in questi giorni a prendere in mano il 
Cap. 4 della Regola, a meditarlo a partire dagli 
spunti che vi offrirò. Cercheremo così di dare 
un volto a quella che potremmo chiamare la spi-
ritualità benedettina, senza nessuna pretesa di 
esaustività.

Certamente il linguaggio della Regola non è 
immediato e ci chiede uno sforzo per renderlo 
attinente alla nostra situazione. 

In questo capitolo IV, san Benedetto ci offre 
degli strumenti dell’arte spirituale. Già questa 
definizione di arte spirituale e il riferimento al 
lavoro ci dice che la nostra vita è qualche cosa 
che va costruita, che richiede cioè un lavoro, 
un’attività di tipo artistico, nel senso che la vita 
di ciascuno di noi è un’opera d’arte. Come ogni 
artista anche noi dobbiamo imparare a conosce-

Coltivare la vita spirituale
alla luce della Regola di San Benedetto

Duomo di Monreale



«ASCOLTA» N. 221 7

Il furto delle spoglie di S. Benedetto da Montecassino
e la loro traslazione a Fleury

Il racconto di Paolo Diacono all’origine di un ginepraio della storia

I
l recente soggiorno alla Badia del pro-
curatore generale della Congregazione 
sublacense cassinese il P. Abate Etienne 
Ricaud, dell’Abbazia di Fleury in 
Francia, ha risvegliato l’interesse per una 

questione antica e mai del tutto definita circa le 
spoglie di S. Benedetto e di S. Scolastica. 

E’ ben noto che S. Benedetto fondò 
Montecassino nel 529, nello stesso lasso di 
tempo in cui Giustiniano a Bisanzio dava im-
pulso alla codificazione del diritto romano con 
i Digesta, e vi morì il 21 marzo del 547. Non 
è senza significato la concorrenza delle date tra 
il salvatore del diritto romano e l’autore della 
Regula monachorum, se già Alfano di Salerno, 
nei versi celebrativi per la consacrazione del-
la nuova basilica voluta dall’abate Desiderio 
nel 1071, abbia accostato l’opera di Benedetto 
legislatore addirittura a quella di Mosè e 
Montecassino ad un rinnovato Sinai.  

Montecassino, in ogni caso, diventa il mona-
stero-simbolo del mondo benedettino da cui si 
irradia in Europa, specie in epoca carolingia, la 
Regola, come testo giuridico destinato a model-
lare il monachesimo medievale nella flessibili-
tà di un dettato che ammette ogni adattamento 
richiesto da circostanze di luogo e di tempo. 
In ogni caso, l’Arcicenobio è tale perché lega-
to alla vita di S. Benedetto e in particolare alla 
sua morte e alla sua sepoltura nell’originario 
oratorio di S. Giovanni Battista, con le spoglie 
del santo a sacralizzare compiutamente la roc-
ca di Cassino. La fonte è S. Gregorio Magno, 
che è il biografo di S. Benedetto nel II libro dei 
Dialoghi, e così ne descrive la sepoltura: “Fu 
sepolto nell’oratorio di S. Giovanni Battista, 
che lui stesso costruì dopo aver abbattuto l’al-
tare dedicato ad Apollo”. Che la tomba di S. 
Benedetto, come quella di S. Scolastica, siano 
poi diventate il centro irradiatore del prestigio 
di Montecassino nel Medioevo è fin troppo evi-
dente considerando il rilievo assunto dalla ve-
nerazione delle reliquie dei santi. Montecassino, 
però, ha conosciuto varie distruzioni nel corso 
della sua millenaria storia, fino a quella del 1944 
nella II guerra mondiale, circostanza che avva-
lora il motto dell’abbazia “Succisa virescit”, pur 
tagliata rinverdisce. Ed uno dei tagli più profon-
di fu quello operato dai Longobardi di Zottone 
già nel 577, i quali distrussero completamente 
il cenobio al punto che i monaci furono indot-
ti a riparare a Roma, portando tuttavia con loro 
il prezioso codice, presumibilmente autografo, 
della Regola, presupposto di ogni ripartenza. 
Montecassino restò abbandonata per oltre un se-
colo, un cumulo di rovine che custodivano però 
la memoria di Benedetto e il suo corpo. 

Almeno fino all’anno 703. Qui interviene una 
fonte preziosa, pressoché coeva ai fatti narra-
ti, quella Historia Langobardorum di Paolo 
Diacono, grammatico poi diventato monaco 
proprio nella ricostruita Montecassino dell’a-
bate Petronace. Questo il racconto ad apertu-
ra del libro VI, mentre riferisce della morte di 
Grimoaldo nel 689 e della successiva ascesa di 
Gisulfo a duca di Benevento: “Intorno a que-
sto periodo, poiché nella rocca di Cassino, 

dove riposa il sacro corpo del beatissimo 
Benedetto, c’era un’estesa desolazione ormai 
per il trascorrere di molti anni, Franchi che 
provenivano dalla regione dei Celmanici o de-
gli Aurelianiensi, avendo simulato di pernottare 
presso il venerabile corpo, sottraendo le ossa 
dello stesso venerabile padre e del pari della 
veneranda sua sorella Scolastica, le portarono 
nella loro patria, dove separatamente furono 
costruiti due monasteri in onore di entrambi, 
cioè del beato Benedetto e di santa Scolastica”.

Il resoconto di Paolo Diacono non è privo 
di imprecisioni, se è vero che il monastero di 
Fleury già esisteva all’epoca dei fatti narrati nel-
la regione di Orléans, mentre il secondo mona-
stero, quello di Le Mans, si sarebbe giovato del-
la cessione di parte delle reliquie di S. Scolastica 
ad opera dell’abate di Fleury. Non è neppure di 
poco conto se la traslazione di queste spoglie sia 
collocata alla data dell’11 luglio, come attestato 
da alcuni sacramentari (messali) dell’epoca, e 
che, nell’attuale calendario, cada proprio la fe-
sta di S. Benedetto. Filologicamente è significa-
tivo che, mentre il racconto di Paolo è costruito 
su tempi storici e con la conseguente consecutio 
latina, nell’inciso relativo usi il presente “re-
quiescit” per attestare che, comunque, qualcosa 
del corpo di Benedetto resta a Montecassino. 
Infatti, di seguito annota: “Ma è certo che a noi 
sono rimasti quella venerabile bocca, anche più 
dolce di ogni nettare, e gli occhi che contem-
plavano sempre i celesti misteri ed anche altre 
membra per quanto dilavate”. 

Si tratta di un linguaggio chiaramente meta-
frastico, laddove il riferimento alla bocca sem-
bra cogliere il lascito perenne della Regola nella 
sua elegante e raffinata lingua, mentre gli occhi 
stanno ad indicare quello spazio visivo così pre-
sente nella vicenda umana di Benedetto e testi-
moniato anche da Gregorio come nell’episodio 
della visione dell’elevazione al cielo dell’ani-
ma del vescovo di Capua, Germano. Visione 
che si  manifesta al santo sotto le specie di una 
sfera di fuoco, nel mezzo della contemplazio-
ne notturna dell’universo, “ridotto ad un solo 
raggio del sole”, da una 
finestra della cella del 
santo dalla sommità di 
Cassino. Ma è l’artico-
lazione dell’espressione 
“cetera membra quam-
vis defluxa” a suscitare 
i maggiori interrogativi. 
Per “membra dilavate” 
Paolo Diacono potrebbe 
alludere all’uso di lava-
re le ossa prima della 
loro traslazione o anche 
al fatto che nella fossa 
sarebbero comunque ri-
masti resti del corpo. In 
ogni caso, la presenza 
anche della sola tomba 
di Benedetto è sicuro 
indice dell’ormai com-
piuta sacralizzazione del 
luogo.     

Tuttavia, già in epoca medievale, non man-
cano contestazioni alla veridicità della clande-
stina traslazione delle spoglie di S. Benedetto 
e dell’autenticità di quelle venerate a Fleury. 
L’argomento decisivo è fornito dall’abate 
Desiderio di Montecassino nel II libro dei suoi 
Dialoghi, il quale, nell’attività di ricostruzio-
ne del monastero e soprattutto della basilica 
nel 1068, può attestare con sicurezza di ave-
re ritrovato le spoglie di S. Benedetto e di S. 
Scolastica. Infatti, nel tentativo di livellare il 
pavimento della basilica smussando la quota 
di differenza costituita dallo sperone roccioso 
su cui poggiava l’antico altare, al di sotto vi 
fu ritrovata una sepoltura che Desiderio non 
esita ad identificare con quella originaria di S. 
Benedetto. Abbandonato, dunque, il progetto di 
portare l’altare allo stesso livello del calpestio 
della basilica, sistemata nuovamente la sepoltu-
ra e ricoperta di pietre preziose, Montecassino 
potè ben replicare a Fleury, all’abbazia di Saint 
Benoìt sur Loire, di possedere le spoglie auten-
tiche del Patriarca dei monaci. 

La questione però è destinata a restare aper-
ta nei secoli a venire, se ancora nel XVI se-
colo Cesare Baronio, autore degli Annales 
Ecclesiastici, la definiva un “densum spinetum”, 
un vero e proprio ginepraio. Tuttavia, le recenti 
ricognizioni operate sui resti rinvenuti in un’ur-
na di alabastro nella cripta in conseguenza dei 
bombardamenti del 1944 sembrano avvalorare 
la tesi della persistenza delle spoglie autentiche 
a Montecassino, che nel 2029 si appresta a ce-
lebrare il XV centenario dalla sua fondazione. 

Nella diatriba tra archeologia e storia si pone 
la posizione conciliativa suggerita dall’abate 
Ricaud in visita alla Badia: oggi la questione 
può essere considerata definitivamente supe-
rata dall’incorporazione della congregazione 
cassinese nella sublacense per cui tra Fleury e 
Cassino non esistono più motivi di rivendica-
zioni, ma solo comunanza di intenti suggellati 
dalla nuova realtà unitaria.

Nicola Russomando

Abbazia Fleury, Francia



«ASCOLTA» N. 2218

I
l 18 ottobre, memoria dell’Evangelista 
S. Luca, si è tenuta nella cattedrale della 
Badia la celebrazione eucaristica nel cor-
so della quale il novizio Gennaro Giulio 
Milite ha emesso la sua professione 

temporanea per l’Ordine di S. Benedetto nella 
Congregazione sublacense cassinese. Momento 
di particolare solennità, segnato dal dettato del 
capitolo 58 della Regola, laddove S. Benedetto 
disciplina l’ingresso in monastero di un aspi-
rante monaco, D. Giulio Milite ha promesso in-
nanzi all’Abate Petruzzelli e a tutta la comunità 
monastica della SS. Trinità di Cava, nonché alla 
presenza dei fedeli che gremivano la chiesa, la 
conversione dei costumi, la stabilità in monaste-
ro e l’obbedienza “innanzi a Dio e ai suoi Santi”, 
consapevole che la perseveranza nella promessa 
sarà oggetto di giudizio da parte di Dio. 

La Regola prescrive altresì che la petizione 
sia redatta in forma scritta e di propria mano dal 
novizio a nome dei Santi, di cui nel monaste-
ro si venerano le reliquie, e dell’abate, quindi 
deposta sull’altare e quivi sottoscritta. A questo 
punto il rito tocca il suo culmine con il canto da 
parte di D. Giulio del versetto del Salmo 118: 
“Suscipe me Domine secundum eloquium tuum, 
et vivam; et ne confundas me ab expectatione 
mea”, suggellato dalla ripresa dei confratelli, 
che segna da quel momento il passaggio a mem-
bro della comunità monastica. La spoliazione 
degli abiti civili e la vestizione con quelli mona-
stici è il segno più evidente della nuova identità 
che si assume con la professione religiosa. Vero 
è che il dettato originario della Regola non pre-
vedeva una professione temporanea, introdotta 
nella legislazione universale della Chiesa per 
assicurare quel triennio di ulteriore riflessione 
atto a garantire la piena libertà di una scelta così 
radicale, strutturata sui consigli evangelici di 
obbedienza, povertà e castità. Tale è la scelta 
“controcorrente” di D. Giulio Milite, sottoline-
ata dall’omelia, a tratti commossa, del P. Abate, 
che non ha mancato di evidenziare la generosità 
di chi si spoglia della propria individualità per 
aderire ad un modello di vita comunitaria nel sa-

Professione temporanea di
D. Giulio Gennaro Milite OSB per la Badia di Cava

La comunità si arricchisce di un nuovo monaco
crificio della propria personalità e nella prospet-
tiva della perseveranza per la durata di tutta una 
vita. Perché anche questo è il contenuto di una 
scelta di vita comunitaria, una forma di martirio 
che si manifesta nel rinnegare quotidianamente 
se stessi per seguire Cristo nei fratelli. 

Sotto questo aspetto, nella letteratura mona-
stica ci si è interrogati sul senso e sul significato 
della vita comunitaria e del perché si possa ri-
nunciare consapevolmente alla propria indivi-
dualità per sposare una dimensione di condivi-
sione fraterna. In ambito cistercense, nel XII se-
colo, l’abate Isacco della Stella nel suo sermone 
n. 50 offre una spiegazione che, nella sua imme-
diatezza, appare connotata da una chiara visione 
antropologica non disgiunta da una profonda ri-
flessione teologica. L’abate della Stella sulla so-
litaria e, all’epoca, inospitale isola di Ré nell’o-

ceano Atlantico pone la 
domanda “Perché più 
persone insieme?”, cui 
segue una risposta ar-
ticolata in quattro argo-
menti, proposti in for-
ma di climax. “Insieme, 
perché non bastiamo 
ancora per la solitudi-
ne; insieme, perché se 
qualcuno è caduto, non 
manchi chi lo sollevi; 
insieme, perché il fra-
tello che aiuta il fratello 
sarà esaltato come una 
città fortificata e forte; 
quindi insieme, perché 
è bello e dolce che i fra-
telli vivano concordi”. 
A ben vedere la citazio-
ne dal Salmo 132 è po-
sta come sintesi spiri-

tuale di un cammino che pone in prima evidenza 
l’insufficienza dell’uomo a bastare a se stesso, 
quindi il necessario vincolo solidale che induce 
persone diverse a militare sotto la guida di una 
regola e di un abate, mettendo in conto anche 
la possibilità della caduta, il sostegno fraterno 
paragonato ad una città salda e potente. Si è det-
to che la visione monastica dei cistercensi abbia 
introdotto nella lettura della Regola una “Schola 
caritatis” ad integra-
zione della “Schola 
dominici servitii” del 
dettato originario di 
S. Benedetto. In real-
tà la centralità dell’O-
pus Dei nella vita di 
ogni monaco non è 
disgiunta dall’atten-
zione riservata all’or-
ganizzazione della 
vita monastica sul 
presupposto di una 
mancanza che chiede 
di essere colmata, di 
una fragilità che deve 
essere fortificata, di 
una bellezza e bontà 

di vita di cui l’uomo ha bisogno per la sua matu-
razione e perfezione. 

A questi obiettivi D. Giulio Milite si è votato 
con la sua professione religiosa entrando a far 
parte di quel “coenobitarum fortissimum genus” 
nella Comunità monastica della Badia di Cava 
che l’ha accolto con fraterna generosità. 

La celebrazione eucaristica animata dalla 
schola cantorum di Affile, cui hanno parteci-
pato in primo luogo i genitori del neo-monaco, 
parenti e amici della natia Nocera Superiore, 
ha visto il concorso di molti sacerdoti e di re-
ligiosi, tra i quali, per una felice coincidenza, 
Urban Federer, abate ordinario di Einsiedeln 
in Svizzera in viaggio per l’Italia. La presenza 
dei giovani professi di Subiaco, D. Basilio, D. 
Giovanni, D. Hermes e del postulante Davide, 
che hanno contribuito da par loro alla perfezione 
del servizio liturgico, ha testimoniato la feconda 
rete di relazioni intessute nell’anno di noviziato 
canonico da D. Giulio presso il protocenobio.  

Nicola Russomando

L’abbraccio del P. Abate con il Professo D. Giulio



«ASCOLTA» N. 221 9

Sabato, 18 ottobre 2025 – XXIX domenica del T.O. 

Omelia del P. Abate
Professione Temporanea di D. Giulio Gennaro Milite OSB

M
iei cari fratelli e sorelle, 
siamo in un luogo che racconta 
una storia millenaria. Racconta 
di santi Abati, di monaci, di 
preghiera, lavoro, cultura, di 

relazioni fraterne. 
Ma questo luogo racconta soprattutto di un 

grande uomo santo e di un innamorato di Dio: 
Benedetto da Norcia. Un santo che ha ispira-
to tantissimi fratelli e sorelle a solcare la stra-
da per seguire Gesù Cristo. Ed è proprio per 
questa strada che un nobile salernitano Alferio 
Pappacarbone, emulando e rimanendo affa-
scinato dalla Regola di San Benedetto pone in 
questo luogo le fondamenta per edificare questa 
millenaria Abbazia della Santissima Trinità.

E in questo luogo così bello, ricco di fede e di 
storia, di vita monastica che oggi siamo qui per 
rivivere e condividere un’altra storia di amore 
quella di Gennaro Giulio Milite. Il progetto che 
questo nostro fratello ha abbracciato è risposta 
all’amore di Dio ed è il frutto maturo di un cam-
mino che in modo responsabile ha scelto. 

Un altro «SI», pieno di amore, in questo 
giorno, echeggia in queste antiche mura; un 
altro «Eccomi», risuona questa sera nella 
Domus Dei, casa di Dio, qual è il monastero. 
Eccomi, proprio come la Vergine Maria, disse 
all’angelo Gabriele.

Il «SI» di una scelta nella vita monastica che 
Giulio pone nelle mani di Dio, per essere colla-
boratore del suo piano di salvezza. Quel piano 
di salvezza che Dio realizza attraverso il proprio 
Figlio. Noi sappiamo che la storia di Dio nella 
nostra vita, non è altro, che l’avventura più bella 
di un Padre che per amore alla sua creatura, per-
mette che il Figlio muoia sulla croce. La reden-
zione operata dal Padre attraverso Gesù Cristo 
che cos’è: è un atto d’Amore. Un atto straordi-
nario di Amore da parte di Dio per noi.

Proprio così, la decisione che tu, caro Giulio 
fai oggi, non è la conclusione o l’inizio ma è la 
continuità alla vocazione a cui sei stato chiama-
to in quanto battezzato. 

Innanzitutto è riconoscere la presenza di Dio 
nella tua vita. Ciò significa vivere con la certez-
za che stai camminando verso una meta, insie-
me a Qualcuno che ogni giorno sostiene i tuoi 
passi.

Caro Giulio, ricorda che la professione mo-
nastica, temporanea o solenne che sia, non è 
mai un punto di arrivo, ma piuttosto un punto di 
partenza, un nuovo inizio per giungere a sempre 
nuove mete di santità. Comunque, diamo atto 
che è già un risultato notevole essere giunto fin 
qui, avere superato le difficoltà, i dubbi, le pau-
re, le ansie e tutto quello che fa resistenza dentro 
e fuori di noi a una scelta radicale come questa. 

Il Signore ci ha creati liberi perché vuole che 
il nostro amore verso di lui sia libero e autenti-
co, scaturisca dal cuore e non sappia di costri-
zione o di paura o, peggio ancora, di interesse. Il 
vero amore, quello autentico, è solo frutto della 
libertà. Certo, lo sappiamo, non è semplice: la 
vita è fatta di continue cadute e continui nuovi 
inizi; peccato e pentimento. La conversione è 
un cammino laborioso, faticoso e mai concluso. 
Qui nella nostra realtà di affetti e di relazioni, 

nel nostro quotidiano a volte confuso e com-
plicato, a volte contraddittorio, siamo chiamati 
ogni giorno a dire generosi sì o a dire giusti no 
in tante piccole scelte, anche invisibili, che ci 
riguardano, ma che ci avvicinano a Dio, che ci 
rendono persone aperte, sincere, affidabili e so-
prattutto libere. 

Tutto questo vale in modo ancora più evidente 
per la tua scelta di divenire monaco, chiamato 
a lavorare nella vigna della Chiesa, nel campo 
della sua comunità. «Il Signore - caro Giulio - 
ricercando il suo operaio in mezzo alla folla, 
dice: Chi è colui che ama la vita e brama di 
vedere giorni felici?» (RB Prol.14-20). Dio ti ha 
guardato con sguardo di predilezione … quale 
grazia e quale degnazione! «Se sapessi il dono 
di Dio» … non tutti capiscono questa parola di 
gesù!

“Operarium sum”: si entra in monastero non 
per trovare comodità, cariche importanti, vita 
tranquilla, ma per essere operai di Dio e testi-
moni credibili del suo amore, discepoli di fede 
autentica. 

Vibra in noi la parola di Gesù ascoltata: «Il 
Figlio dell’uomo, quando verrà troverà la fede 
sulla terra?». 

Il dubbio di Gesù è oggi di scottante attua-
lità, soprattutto per le guerre in atto e i de-
litti di violenza inaudita … Viene da dire con 
Sant’Agostino: «O, Signore a che tempi ci ha 
riservati?». Sembra davvero che la fede sia 
scomparsa in gran parte della nostra società. 
La liturgia ci fa sperare in una via di uscita: la 
preghiera. La preghiera alimenta la fede. La 
preghiera è il respiro della fede: pregare è una 
necessità, perché se smetto di respirare smetto 
di vivere.

La Giornata Missionaria mondiale ci invita 
a considerare la funzione missionaria del mo-
naco nella Chiesa. Santa Teresa del Bambino 
Gesù è patrona delle missioni pur non essendo 
mai uscita dal monastero.  Si, i monaci con il 
loro olocausto, consumato attraverso i voti di 
povertà, obbedienza e conversione dei costumi, 
concorrono in maniera efficacissima all’opera 
missionaria della Chiesa. Il compito che ti affi-
da la Chiesa è quello della preghiera, al monaco 
è affidato il ministero della preghiera. Abbiamo 
ascoltato: Mosè … «quando teneva le mani al-
zate, vinceva Israele, contro Amalek» (Es 12). 
I monaci sono come tanti Mosè, che, con le 
braccia sollevate al cielo, ottengono la vittoria 
per tutti quelli che combattono nella Chiesa di 
Cristo. Le anime contemplative sono determi-
nanti, perché l’attivismo sterile diventi azione 
feconda di frutti buoni.

La vita monastica – caro Giulio - e molto 
esigente, richiede pazienza, perseveranza, lot-
ta, disponibilità, generosità, abnegazione di se 
stessi. Si tratta di trovare un unico centro, nes-
suna contraddizione tra dire e fare, tra l’essere e 
l’apparire, tra il dentro e il fuori. Questo centro 
unificatore è Cristo, al quale il monaco non deve 
nulla anteporre. D. Giulio, ha fatto la sua scelta 
di vita, ha trovato lo scopo e il senso della sua 
esistenza. Ha trovato la meta finale, la sua ter-
ra promessa, nella speranza eterna di una bontà 
senza fine. 

In questo progetto di vita non sei solo. La tua 
scelta ti inserisce in una comunità di fratelli. 
Con questi fratelli non sei “capitato” per caso 
insieme, ma sei stato “chiamato” da Dio insie-
me a loro. Da oggi cambia la tua prospettiva nel 
Signore: non dirai più la mia vita ma la nostra 
vita. Mai uno senza l’altro, mai l’io senza il tu, 
mai il tu senza il noi. 

Insieme si cammina, insieme si affrontano le 
paure, insieme si risolvono i problemi, insieme 
si superano le incomprensioni. Insieme si è più 
forti e non da soli. Nella carità e nel rispetto 
reciproci, insieme! È impegnativa la scelta mo-
nastica! Richiede un supplemento di amore e di 
dedizione non indifferente. Ti è richiesta anche 
una buona dose di creatività, di entusiasmo, di 
gioia serena, una bella apertura verso gli altri, 
una presenza positiva e costruttiva, un interesse 
spiccato per i valori umani. Doti queste che, a 
quanto pare, non ti fanno proprio difetto. Tutto 
questo ti servirà per superare gli ostacoli e per 
sconfiggere le paure. Sì, perché la più grande 
nemica della tua fede e della tua vocazione è 
proprio la paura.  

Quale paura? La paura che le cose non vadano 
come desideriamo, la paura delle prove e delle 
difficoltà che non mancano mai, la paura delle 
inevitabili incomprensioni (sempre in agguato), 
la paura di non essere all’altezza e di deludere la 
comunità, la paura di non essere accolti e amati. 
Potremmo chiamare tutte queste forme di paure 
la fatica del vivere insieme. Ci vuole davvero 
tanto amore e tanto coraggio per vivere insieme 
in comunità. Ma il Signore ti chiede di fidarti, di 
non avere paura, Lui stesso farà da garante per 
te. Dio sa di cosa hai bisogno e non ti farà man-
care nulla: te lo ha promesso in quell’evangelico 
«cento volte tanto» (cfr. Mt 19,29). Il Signore 
ti vuole sereno e tranquillo, soprattutto ti vuole 
felice. Questo vuole per te nella comunità. E se 
qualche preoccupazione occuperà o oscurerà il 
tuo orizzonte, nella preghiera e nell’abbandono 
fiducioso a Dio tutto troverà risposta e soluzione. 

Caro D. Giulio, oggi più che mai ti rendi con-
to del passo che stai facendo, la tua famiglia ti 
è vicina, i tuoi amici di sempre ti sono vicini, 
noi tuoi fratelli di comunità ti siamo vicini per 
condividere la tua gioia e le tue speranze. 

Il Signore veglia su di te, la comunità veglierà 
su di te, con discrezione, con affetto, con tene-
rezza, perché tu sei nostro figlio e nostro fra-
tello. 

Giulio lasciati portare dal vento dello Spirito 
per correre, con cuore dilatato, incontro alla 
vita, la tua vita nascosta con Cristo in Dio. E 
noi tutti qui presenti diciamo sì a questa tua pro-
fessione temporanea. Diciamo sì, insieme a te, 
all’amore misericordioso che Dio ha per te, ma 
anche per tutti noi.

Sant’Alferio, fondatore di questo monastero, 
i santi Padri cavensi, Maria Santissima, regina 
dei monaci, stendano su di te il loro manto di 
benedizione e ti conducano nella gioia e nella 
gratitudine sulle vie del suo Figlio. 

Auguri, Don Giulio, auguri vivissimi. Noi 
preghiamo per te e tu, mi raccomando, prega 
sempre per tutti noi. Amen



«ASCOLTA» N. 22110

La professione temporanea 
benedettina nel Monastero 

della Trinità di Cava
Note di un neo-professo.

continua a pag. 11

N
el celebre testo dal titolo 
“L’Abbazia di Cava” scritto dal 
diacono Paul Guillaume (tra-
dotto dal francese in italiano da 
Emilia Anna Gemma Ruocco e 

pubblicato nel 2017) si parla di un organo di cui 
era dotata la Basilica Cattedrale della Badia di 
Cava costruito nel 1841 dal cavaliere Quirico Di 
Gennaro da Lanciano, in Abruzzo. Nel succita-
to saggio si legge testualmente da pagina 430 a 
pagina 431 che “…dopo tre anni di lavoro que-
sto artista distinto (…) terminò questo mirabile 
monumento dell’arte musicale che rivaleggia 
ancora oggi (n.d.r.: il testo originario in francese 
del Guillaume fu pubblicato nel 1875!!) con i 
più famosi organi d’Europa, sia per la varietà 
dei suoi strumenti sia per il numero infinito 
delle sue canne, la bellezza degli accordi e la 
perfezione del suo suono. Nell’organo di Cava 
non si contano meno di tre tastiere, 84 registri 
e quasi seimila canne, senza parlare dei diversi 
strumenti a percussione che non mancano mai 
di impressionare molto le orecchie del popolo”. 
Da queste poche righe si può facilmente intuire 
che il maestoso strumento fu concepito come 
un organo sinfonico in base al gusto “chiasso-
so” dell’epoca che invase la nostra cultura mu-
sicale. Quindi, anche nella Basilica Cavense 
non si esitava ad eseguire con l’organo celebri 
“arie” e composizioni operistiche durante i riti 
liturgici, appunto per “…impressionare molto 
le orecchie del popolo”. Non a caso, durante la 
cerimonia inaugurale fu giudicato “..degno di 
ammirazione sotto tutti gli aspetti..” dal celeber-
rimo compositore operistico napoletano Saverio 
Mercadante, invitato per tale occasione a suo-
nare il mirabile strumento. Ma la strabiliante 

Alla Paternità del Rev.mo Padre Abate dom 
Michele Petruzzeli OSB
Abate Ordinario della SS.ma Trinità di Cava

salmo CXXXIII 
 “Ecce quam bonum , et jucundum habitare 
fratres in unum”

Su via, fratelli uniamoci,
Su via l’un l’altro inviti:
Che dolce cosa amabile
E’ stare in pace uniti!
Qui di un piacer che godesi
D’alcun di noi talora,
Tutti ne son partecipi
Gli altri fratelli ancora.
Così, qualor consacrasi,
Per tutto si diffonde
L’unguento odorosissimo,
Che il vecchio Aronne infonde;
Pria sulla chioma spargesi
Poi sulla barba lunga:
Finché scorrendo all’ultimo
Lembo del manto giunga:
Così ruggiada sciogliesi 
D’Ermone sulle vette;
E di Sionne innaffia
Ancor le arsicce erbette.
Ah! tu Signor, l’unanime
Coro di scelti amici,
Quando in tuo nome adunasi,
Proteggi, e benedici,

Tratto da: “I Salmi di Davide” tradotti dall’e-
braico e adattati al gusto della poesia e musi-
ca italiana da Saverio Mattei, 1838
Con questo canto dell’ascensione intendo 
esprimere la mia profonda riconoscenza a 
Dio per il dono della vocazione, e in questo 
santo cenobio!
A Voi, Rev.mo Padre Abate; per avermi ac-
colto con squisita paternità.
Alla Comunità monastica della S.S.ma Trinità 
di Cava, che vive e porge ancora i suoi cri-
stiani frutti, attingendoli da questa opulenta 
cornucopia che è La Badia.
Ai “Fratelli Assenti” amatissimi, che si trova-
no al cospetto di Dio e altrove, e che rendo-
no possibile questo mio cammino.
Alla mia famiglia, che mi parlò di Dio dalla 
più tenera età.
Ai miei amici, che mi accompagnano costan-
temente.
Dio misericordioso possa ricompensarvi 
oltremisura.

D. Giulio Gennaro Milite OSB

“macchina sonora” non durò molto perché nei 
primi decenni del Novecento numerose trasfor-
mazioni interessarono il complesso conventua-
le e, durante il governo dell’Abate don Placido 
Nicolini, fu dato l’incarico alla ditta piemontese 
Vegezzi-Bossi di costruire il nuovo ed attuale 
organo monumentale. 

Da un libro dattiloscritto di cronache ca-
vensi (consultato dal sottoscritto nel 1993 nel-
la Biblioteca Abbaziale) vi è una interessante 
pagina di storia mai pubblicata su libri o rivi-
ste. Ecco il testo che conservo tuttora nel mio 
archivio storico e giornalistico: “…Oltre tut-
to ciò credè egli bene (n.d.r.: si parla dell’A-
bate Ettinger) provvedere a un nuovo organo 
da sostituire a quello fatto a tempo dell’Abate 
Marincola. L’organo precedente aveva goduto 
risonanza in queste parti ma, dopo oltre mezzo 
secolo, era stato di gran lunga superato pei nuovi 
ritrovati dell’arte organaria; intanto per necessa-
rie riparazioni occorse, poco abili organari l’a-
vevano ridotto, come suol dirsi da queste parti, 
una “chitarrella”. Fu perciò commissionato alla 
Ditta Tamburini di Crema un organo a tre tastie-
re e pedaliere tutto a sistema elettro-pneumatico. 
L’opera doveva essere consegnata il 2 settembre 
del 1915. Si convenne pel prezzo di L. 25.000. 
Il commissionario intanto ebbe un anticipo di 
L. 10.000 e ancora un materiale metallico del 
vecchio organo per circa un paio di quintali. A 
sostituire provvisoriamente l’organo smontato 
il Tamburini ne fornì uno piccolo ma eccellente 
a due manuali, già a lui commissionato per la 
chiesa diocesana di Castellabate (Santa Maria), e 
che si sarebbe usato nella Basilica Cavense fino 
a che si fosse avuto l’altro. Si accese intanto la 

La Storia dell’Organo “Cavense”
di Santa Maria di Castellabate



«ASCOLTA» N. 221 11

continua da pag. 10
prima grande guerra, cominciarono i richiami 
di classi militari, vennero poi rialzi di prezzi e 
l’organaio chiese all’Ettinger una dilazione alla 
consegna dell’organo. A farla breve, ci fu pure 
la fatale infermità che portò l’Abate al sepolcro 
e l’organo non venne più…”.    Fin qui la testi-
monianza storica che, a sostituire l’organo mo-
numentale che vediamo oggi giorno nella basi-
lica Cavense, fu uno di più modeste dimensioni 
che prestò servizio fino al 1927, come spiegherò 
appunto in seguito. Il libro dattiloscritto delle 
cronache cavensi non fornisce ulteriori dettagli 
storici e non sappiamo come andò a finire la lite 
tra la Comunità Benedettina cavense e la ditta 
Tamburini i Crema. Facciamo prima un passo in 
avanti per poi ritornare indietro per comprende-
re il passato: il 13 maggio 1995, in occasione 
dell’inaugurazione del restaurato organo della 
chiesa parrocchiale di “Santa Maria a Mare”  
(elevata nel 2007 alla dignità di Santuario 
Mariano Diocesano) il compianto parroco di 
Santa Maria di Castellabate, Monsignor Luigi 
Orlotti, pubblicò un opuscolo con notizie e dati 
tecnici sull’organo “cavense” estrapolati dall’ar-
chivio storico della Ditta Tamburini di Crema 
(in Lombardia), e veniamo a sapere che l’organo 
fu realizzato nel 1913 dalla Pontificia Fabbrica 
d’organi del Comm. Giovanni Tamburini (opus 
57) con un numero di canne pari a 670 e col-
laudato il giorno 4 maggio dello stesso anno dal 
M° Enrico Bezzi. E viene precisato nel libretto 
di don Luigi Orlotti che l’organo fu “…costru-
ito per la Chiesa Abbaziale della SS. Trinità di 
Cava dei Tirreni. Successivamente trasferi-
to alla Chiesa Parrocchiale di Santa Maria di 
Castellabate, donato dalla genero-
sità dei coniugi Andrea e Virginia 
Matarazzo”. La donazione da 
parte della famiglia Matarazzo 
avvenne nel 1927, quindi l’orga-
no del Tamburini (con due tastiere 
e pedaliera) rimase nella Basilica 
Cattedrale della Badia di Cava 
per ben 12 anni, cioè dal 1915 
fino al 1927, questa volta per ac-
compagnare esclusivamente il 
canto liturgico polifonico e quello 
gregoriano, il linea con il movi-
mento ceciliano che aveva pro-
pugnato la riforma della Musica 
Sacra esortando ad un “ritorno 
alle fonti”, abolendo la musica 
operistica ottocentesca ricca di ac-
centi mondani, e quindi non adatta 
per il decoro del culto divino. La 
storia dell’organo “cavense” con-
tinua ancora, come si comprende 
leggendo l’interessante articolo 
che all’epoca fu pubblicato sul 
Bollettino Diocesano della Badia 
di Cava, dal titolo:  “S. Maria di 
Castellabate. Inaugurazione d’un 
organo”. Riporto il testo integral-
mente, precisando che l’Abate 
cavense che presiedette alla ceri-
monia inaugurale fu Monsignor 

Placido Nicolini; ricorreva l’anno 1927. Ecco 
il testo dell’articolo: “La festa nostra Patronale 
dell’Assunzione di M. SS.ma è stata rallegra-
ta quest’anno da un importante e lieto avveni-
mento. L’egregio Comm. Andrea Matarazzo e 
la sua nobile e gentile signora Virginia, i quali 
furono sempre larghi di aiuti a tutte le chiese del 
Comune, vollero quest’anno arricchire la Chiesa 
Parrocchiale di S. Maria di un organo magnifico 
a due manovali e sistema di meccanica moder-
no, e di un parato per le Messe solenni, tutto di 
seta con ricami di oro fino, disegnati con molta 
grazia. Lo stesso Mons. Abate è venuto sul posto 
per la circostanza e fu ospite di prelodati signori. 
Alla festa si fece precedere una novena predicata 
dal P. Arcangelo di Perdifumo. Nella mattinata 
di detta festa vi furono parecchie Messe a como-
dità dei fedeli, e molti di questi si accostarono ai 
SS. Sacramenti. Alle ore 10 fu ricevuto solenne-
mente alla porta della Chiesa il Re.mo P. Abate, 
il quale giunto in Presbiterio indossò subito i ss. 
Paramenti e benedisse l’organo, rivolgendo dopo 
la benedizione poche parole di ringraziamento ai 
signori donatori che erano presenti. Seguì poscia 
la Messa Pontificale cantata dalle fanciulle della 
Parrocchia sotto la guida delle suore. All’organo 
sedeva il P.D. Pio Mezza il quale fece gustare 
le voci armoniose ed i vari registri del nuovo 
istrumento. Dopo il Vangelo celebrò le glorie di 
Maria SS. il sunnominato P. Arcangelo, il quale 
seppe con la sua parola alta e penetrante tenersi 
legata l’attenzione dei fedeli che avevano gremi-
to la chiesa. Ai signori Matarazzo, i quali offri-
rono ultimamente anche una lampada votiva di 
oro massiccio alla Chiesa di Castellabate, per-
ché ardesse davanti alla statua di San Costabile, 
dalle pagine del Bollettino vada il nostro plauso 

sincero e l’augurio fervidissimo di ogni più elet-
ta benedizione”. 

Dal 1927 in poi, alla consolle dell’organo “ca-
vense” di Santa Maria di Castellabate si sono 
alternati seminaristi della Badia di Cava, suore, 
sacerdoti, monaci benedettini, musicisti locali…

Nel 1972 l’organo “cavense” di Santa Maria 
versava in uno stato di degrado ed abbandono, 
e don Antonio Lista (parroco pro-tempore ed ex 
alunno della Badia di Cava, diventato poi mo-
naco a Subiaco) chiese un preventivo alla ditta 
Ruffatti di Padova tramite l’intercessione del M° 
Enzo Marchetti, docente di “organo e canto gre-
goriano” presso il Conservatorio di Napoli, non-
chè organista nel Pontificio Santuario di Pompei, 
e all’epoca anche Presidente della Commissione 
per la tutela degli organi antichi ed artistici per 
la Regione Campania (il Marchetti era solito 
trascorrere le vacanze estive a Zona Lago, fra-
zione di Santa Maria di Castellabate). Nella re-
lazione tecnica, viene detto esplicitamente che 
“…l’opera è veramente di pregio: si tratta di un 
prototipo di scuola lombarda, opera del Maestro 
organaro Tamburini (…). Il suo pregio è riscon-
trabile nella bontà fonica e dal particolare dei 
somieri a doppio scomparto, esclusiva questa 
del detto Maestro”.

Il restauro avvenne solo nel 1995 per inte-
ressamento del compianto parroco don Luigi 
Orlotti. Da allora sono stati eseguiti vari con-
certi tenuti anche da eminenti maestri, come 
l’olandese Wijnand van de Pol. Attualmente 
l’organo viene ancora utilizzato in ambito litur-
gico, soprattutto durante le feste solenni. Nella 
memoria delle persone più anziane, lo strumen-
to viene  ancora oggi ricordato come “l’organo 
della Badia di Cava”.

Prof. Angelo Mazzeo

Chiesa Parrocchiale di S. Maria di Castellabate



«ASCOLTA» N. 22112

A 
nome mio e della Comunità mo-
nastica di Cava, porgo il cordiale 
benvenuto ai partecipanti al Con-
vegno di studio: La SS.ma Trinità 
della Cava nella Chiesa dei secoli 

XI-XIII. 
Un grazie sentitissimo ai membri del Comi-

tato scientifico, in particolare alla Professores-
sa Barbara Visentin, dell’Università degli Studi 
della Basilicata, e al Professore Claudio Azzara, 
dell’Università di Salerno, e a D. Carmine Alle-
gretti, Direttore e Archivista della Biblioteca Na-
zionale della Badia di Cava. Grazie anche al Dott. 
Gianluca Cicco, giornalista di fama regionale.

Ringrazio per la presenza il P. Riccardo Gua-
riglia, Abate Ordinario di Montevergine; il Sin-
daco di Cava de’ Tirreni, il Dott. Enzo Servalli 
e l’amministrazione comunale per la collabora-
zione e la disponibilità del Palazzo San Giovan-
ni, ove si svolgerà la seconda giornata del nostro 
Convegno. 

Un doveroso grazie al MiC, nelle persone del 
Dott. Nicola Macrì, Dott. Stefano Trimarchi, agli 
Ingegneri Angelo Ciannella e Francesco Iacobi-
ni.  Grazie a quanti con la loro fattiva collabora-
zione hanno contribuito all’organizzazione e alla 
realizzazione di questo Convegno di Studio.

Badia di Cava, 8 - 9 - 10 ottobre 2025

Indirizzo di saluto del P. Abate
Convegno storico scientifico: La SS.ma Trinità della Cava nella Chiesa dei secoli XI-XIII.

Un sentito grazie gli illustri relatori e relatrici 
(al dottissimo Prof. Dom Mariano dell’Omo) 
che hanno accettato il nostro invito e che con 
la loro competenza e scienza sono venuti a dare 
maggiore solennità alla celebrazione del Mille-
nario della Carta di Fondazione dell’Abbazia 
di Cava. A tutti, relatori e uditori, l’augurio di 
buon lavoro. 

Da parte dei miei 
confratelli monaci c’è 
tutta la buona volon-
tà e la disponibilità 
perché il Convegno si 
svolga secondo le at-
tese, anzi, con risulta-
ti superiori alle attese.

Mi permetto, infi-
ne, di formulare un 
augurio per tutti noi: 
che il tema del con-
vegno non resti un 
argomento puramente 
accademico, ma che 
possa portare ad una 
rifioritura della vita 
monastica all’Abba-
zia di Cava, per lo 

meno – forse sogno, ma Papa Francesco di VM, 
invitava tutti a sognare - con la stessa intensità e 
con la stessa vitalità che hanno caratterizzato la 
stagione monastica, dei sec. XI –XIII, di questa 
millenaria Abbazia.

Di nuovo grazie, buon lavoro a tutti e per in-
tercessione di sant’Alferio e dei santi Padri Ca-
vensi, DIO TUTTI BENEDICA.

N
ell’ambito delle celebrazio-
ni per il Millenario della Carta 
di Fondazione dell’Abbazia 
Benedettina della SS. Trinità di 
Cava de’ Tirreni, si è tenuto dall’8 

al 10 ottobre 2025 il convegno di studi dal ti-
tolo “La SS. Trinità della Cava nella Chiesa 
dei secoli XI-XIII”. L’iniziativa si inserisce nel 
programma culturale “Mille e ancora Mille. La 
carta di fondazione 1025–2025”, ideato dalla 
professoressa Barbara Visentin dell’Università 
degli Studi della Basilicata, e rappresenta uno 
dei momenti più significativi di riflessione stori-
ca e spirituale dedicati al millenario della Badia 
cavense.

Il convegno è stato organizzato congiun-
tamente dall’Abbazia Benedettina della SS. 
Trinità di Cava de’ Tirreni e dal Dipartimento di 
Scienze Umane, Filosofiche e della Formazione 
dell’Università di Salerno, con il coordinamen-
to scientifico del professore Claudio Azzara. La 
Biblioteca Statale del Monumento Nazionale 
della Badia di Cava, diretta da Dom Carmine 
Allegretti, collabora alacremente alle attività 
culturali legate al Millenario, contribuendo alla 
valorizzazione del patrimonio storico e docu-
mentario dell’Abbazia.

L’iniziativa gode del patrocinio del Ministero 
della Cultura, della Regione Campania, del 
Comune di Cava de’ Tirreni, del Comune di 
Salerno, del Dipartimento di Scienze Umane, 
Filosofiche e della Formazione dell’Universi-
tà di Salerno, dell’Università degli Studi del-
la Basilicata, del Centro Studi Longobardi di 
Milano, dell’Associazione Longobardia e del 
Centro Studi per la Storia di Cava de’ Tirreni.

I lavori sono sta-
ti aperti mercoledì 
8 ottobre presso la 
Sala delle Farfalle 
dell’Abbazia della SS. 
Trinità, con i saluti 
istituzionali di Dom 
Michele Petruzzelli, 
abate dell’Abbazia, di 
Dom Riccardo Luca 
Guariglia, abate di 
Montevergine, del sin-
daco di Cava de’ Tirreni 
Vincenzo Servalli e 
del professore Claudio 
Azzara dell’Università di Salerno. La seconda 
giornata, giovedì 9 ottobre, si è svolta invece 
nel Complesso Monumentale di San Giovanni, 
nel cuore del centro storico cittadino, dove sono 
proseguite le sessioni di studio e gli interventi 
dei relatori.

Nel corso delle tre giornate sono intervenu-
ti numerosi studiosi provenienti da università e 
centri di ricerca italiani. Le relazioni hanno ap-
profondito i molteplici aspetti della vita religio-
sa e civile dell’Italia meridionale tra XI e XIII 
secolo, soffermandosi sul monachesimo bene-
dettino, sui rapporti tra papato e poteri locali, 
sulla formazione delle reti monastiche, sulla 
produzione documentaria e sulla funzione cul-
turale degli scriptoria medievali, testimonianza 
del ruolo assunto anche dalla Badia cavense 
quale centro di fede, conoscenza e memoria.

La giornata inaugurale dell’8 ottobre è stata 
arricchita, alle ore 18:00, dalla celebrazione dei 

Vespri solenni nella chiesa abbaziale, in un mo-
mento di intensa spiritualità che ha riunito i par-
tecipanti e la comunità monastica nel segno del-
la tradizione millenaria dell’Abbazia. In serata 
alle ore 19:30, nel chiostro della Badia, si è te-
nuta la rievocazione storica “La pergamena del 
1025: la carta di fondazione”, a cura dell’As-
sociazione Storico-Culturale Archibugieri SS. 
Sacramento APS-ETS, che ha proposto una 
suggestiva ricostruzione scenica della nascita 
dell’Abbazia con la regia di Geltrude Barba.

La manifestazione si è conclusa venerdì 10 
ottobre con una visita guidata del monastero 
riservata ai partecipanti al convegno: questa 
comprenderà anche la mostra “Mille e ancora 
Mille”, un percorso espositivo che, attraverso i 
documenti originari, racconta le prime fasi della 
storia millenaria della fondazione monastica e 
il suo ruolo nel tessuto religioso e culturale del 
Mezzogiorno.

Convegno scientifico 8-9-10 ottobre 2025

La SS. Trinità della Cava nella Chiesa dei secoli XI-XIII



«ASCOLTA» N. 221 13

Sabato, 20 settembre 2025

Pellegrinaggio giubilare
della Parrocchia di San Vito M. di Cava de’ Tirreni

Omelia del P. Abate alla S. Messa

P
apa Francesco, nella bolla di indizio-
ne del Giubileo, ci invita ad «attinge-
re la speranza nella Grazia di Dio e 
riscoprirla nei segni dei tempi che il 
Signore ci offre». Inoltre, ci invita a 

porre «attenzione al bene che pure è presente 
nel mondo, nonostante facciamo anche espe-
rienza del male e della violenza».

Caro D. Osvaldo, lodo l’iniziativa pastorale 
del pellegrinaggio giubilare della parrocchia di 
san Vito all’Abbazia della Santissima Trinità di 
Cava e auspico che sia per la comunità parroc-
chiale momento di grazia e di crescita spirituale.

Siamo tutti «pellegrini di speranza» e noi, da 
credenti, ci gloriamo di professare che fonte del-
la nostra speranza è la Resurrezione di Cristo. In 
vista del rinnovamento spirituale chiediamo in 
questa eucaristia di crescere nelle tre virtù teo-
logali: la fede, la speranza e la carità.

Anzitutto crescere nella fede: miei cari fratelli 
e sorelle oggi è difficile credere (cioè aver fede), 
quello che ci circonda (la cultura, l’ambiente, la 
società) non è più favorevole alla fede. Oggi la 
fede viene negata, aumentano gli increduli, i 
praticanti diminuiscono. Le nostre chiese sono 
meno frequentate; molti cristiani sono “devota-
mente increduli”. 

Di qui la necessità, il compito di aprire agli 
uomini l’accesso a Dio. Questa è la priorità di 
oggi: aprire agli uomini l’accesso a Dio, grida-
re al mondo che Dio c’è. Con Dio o senza Dio 
tutto cambia. Senza di Lui il nostro futuro è a 
rischio. Con Lui ogni giorno si è chiamati alla 
speranza di un nuovo inizio. La nostra società 
sta attraversando un deserto, un deserto di valo-
ri. Dobbiamo uscirne quanto prima per entrare 
nel luogo della vita.

Abbiamo bisogno di una fede salda, di una 
fede radicata e fondata; perché il pericolo con-
creto è quello di lasciarsi affascinare dalle false 
dottrine, dalle mode e dai venti culturali. 

Quanta gente oggi va dietro a movimenti 
pseudo religiosi, new-age, meditazione orienta-
le, sette di ogni genere, esoterismo, superstizio-
ne, magia. 

Occorre sapere che la superstizione come la 
magia si pongono fuori della fede. Nel conte-

sto culturale odierno, 
quando cioè l’uomo 
cerca di sbarazzarsi 
della fede, come suc-
cede nel nostro mon-
do occidentale seco-
larizzato, essa rientra 
di nascosta sotto vesti 
contraffatte, in forma 
di superstizione, di 
magia, di sedute spi-
ritiche, di astrologia, 
ecc. Tutte queste non 
sono altro che con-
traffazioni della fede 
e della religione, dei 
sottoprodotti, dei sur-
rogati. E che portano 
a delle vere e proprie forme di schiavitù e di 
paura.

Ecco l’esortazione di s. Paolo: saldi nella 
fede, radicati e costruiti, fondati in Cristo. 

Poi la virtù della speranza: è la virtù che ci 
consente di affrontare il presente con la sopran-
naturale fiducia che Dio ci è vicino e ci sostiene. 
La speranza inoltre non delude perché è radicata 
nell’amore divino ed ha come prospettiva ulti-
ma la vita eterna. È la virtù più umile delle tre 
virtù teologali, perché rimane nascosta. È  una 
virtù rischiosa, una virtù, come dice san Paolo, 
di un’ardente aspettativa. È una virtù che non 
delude mai: se tu speri, mai sarai deluso; è una 
virtù concreta … di tutti i giorni, perché è un 
incontro. Charles Péguy, paragona la speranza 
alla bambina più piccola tra tre sorelle. La pic-
cola speranza avanza fra le due sorelle maggio-
ri, la fede e la carità, e su di lei nessuno volge lo 
sguardo; ma in realtà è lei che le conduce.

La speranza cristiana non ignora le asperità e 
le sofferenze, ma le attraversa con la forza della 
fede, trasformandole in occasioni di crescita e 
rinnovamento spirituale. 

Fondamento della speranza, la certezza dell’a-
more di Dio rivelato in Gesù. 

Abbiamo bisogno di intraprendere un cam-
mino di conversione, con alcuni atteggiamenti 
personali: la riscoperta del valore del silenzio, 

l’ascolto quotidiano 
della Parola di Dio, 
la recita del Rosario, 
l’accostarsi frequen-
temente ai sacramenti 
della Riconciliazione 
e dell’Eucaristia. 

La terza virtù è la 
carità declinata come 
amore. Chiedo la gra-
zia, per intercessione 
di Maria Santissima 
di avere sempre più 
vivo amore nel no-
stro cuore. San Paolo 
dice con chiarezza 
che l’amore è tutto e 

senza amore nel cuore tutto quello che facciamo 
non vale nulla. Questo amore è stato il segreto 
della vita di Gesù: è nato, ha predicato e ha fatto 
miracoli ed è morto in croce sempre e solo per 
amore. Questo amore è stato il segreto del cuore 
Immacolato di Maria. 

San Paolo descrive con tratti molto efficaci le 
caratteristiche della carità cristiana: «la carità 
è benigna, è paziente, non è invidiosa, non si 
gonfia di orgoglio, non cerca il proprio interes-
se, non prova sentimenti di ira, perdona il male 
ricevuto, non gode quando vede ingiustizie, si 
compiace della verità; tutto crede, tutto spera, 
tutto sopporta» (Cfr. 1 Cor 13,1-13).

Chi ha vissuto pienamente questa carità? Un 
nome solo può venirci alla mente: Gesù, ma 
anche quello di Maria. Noi, invece, siamo po-
veri peccatori proprio perché non abbiamo la 
forza di vivere l’amore pienamente come Gesù 
e Maria. Nel profondo della nostra persona si 
annida una tentazione molto forte che si chiama 
egoismo, il contrario dell’amore. L’egoismo è il 
nostro potente padrone. 

San Paolo che ci dice che l’amore è il dono 
che non finirà mai. Il dono a cui ognuno di noi 
dovrebbe ispirarsi perché è un dono prezioso, 
perché è un dono divino. Dice San Paolo: «io 
posso avere tutte le ricchezze di questo mondo, 
posso essere una persona erudita, ricca, intelli-
gente, ma se mi manca l’amore non ho nulla. 
Perché l’amore ha la capacità di superare qual-
siasi ostacolo, perché tutto copre, tutto spera, 
tutto crede, tutto sopporta». L’amore dice San 
Paolo non finirà mai. Tutto passerà ma l’amore 
è eterno. Sia sempre così il vostro amore, perché 
alimentato costantemente dalla presenza di Dio 
e sostenuto dal nostro impegno continuo.

A Cristo origine e compimento della nostra 
speranza vi affido tutti questo tempo di gra-
zia. La Beata Vergine Maria, Avvocata nostra, 
Madre della Speranza, ci guidi e ci insegni a 
compiere la volontà di Dio, ci benedica e ci so-
stenga nel nostro cammino giubilare.

S. Benedetto e S. Alferio, i Santi Padri Cavensi 
siano nostri compagni di pellegrinaggio, quali 
modelli di vita, ispiratori di conversione, inter-
cessori di grazie.



«ASCOLTA» N. 22114

nel servizio ai fratelli 
e alle sorelle. Ti ha 
dato l’aiuto e la for-
za di esplicare per 25 
anni il ministero dia-
conale.

Caro Antonio, dav-
vero grazie da parte 
mia e della comunità 
monastica per il tuo 
diaconato; la tua te-
stimonianza di una 
fede umile ma al con-
tempo forte e ricca di 
amore verso Gesù. 

Ora, ti ascoltiamo 
volentieri e rinnovia-
mo la nostra preghie-
ra di sostegno per te e 
la tua bella famiglia. 

Dio ti benedica e ti 
dia pace!

S
iamo davvero contenti di accogliere 
S. E. Mons. Orazio Soricelli, Arci-
vescovo di Amalfi Cava, per aver 
accettato di presiedere questa euca-
ristia della solennità di Cristo Re, in 

occasione della lieta ricorrenza del XXV° an-
niversario della ordinazione diaconale del Prof. 
Antonio Casilli, che questa sera, accompagnato 
dalla moglie Anna e attorniato dai figli Barba-
ra, Emanuela e Valerio, celebra il suo giubileo 
d’argento a servizio della Chiesa diocesana di 
Amalfi Cava, e in particolare per il costante im-
pegno qui in Badia nel svolgere il suo ministero 
diaconale durante tutte le celebrazioni festive e 
solenni.

Caro Antonio, grazie per la tua disponibilità e 
la tua fedeltà al dono che ti è stato dato. Mi sia 
consentito una parola: il festeggiato questa sera 
non sei tu, ma è, e deve essere il Signore miseri-
cordioso che liberamente ti ha chiamato tra tanti 
più meritevoli, più degni e più capaci di te. 

Il Signore ti ha ricolmato del dono del diaco-
nato permanente perché fossi suo collaboratore 

Il XXV di ordinazione diaconale
di D. Antonio Casilli

XXV anniversario della ordinazione diaconale del Prof. D. Antonio Casilli

Saluto di benvenuto del P. Abate
all’Arcivescovo Mons. Orazio Soricelli

N
ella solennità di Cristo Re 
dell’universo, che chiude l’anno 
liturgico, il diacono Antonio 
Casilli, ex alunno (1960/64) 
ha celebrato il XXV della sua 

ordinazione diaconale, avvenuta il 26 novembre 
2000, nella stessa ricorrenza liturgica, per 
l’imposizione delle mani di mons. Francesco 
Pio Tamburrino OSB, all’epoca arcivescovo di 
Foggia - Bovino.
A presiedere la celebrazione è stato l’arcivescovo 
di Amalfi- Cava mons. Orazio Soricelli sotto 
la cui giurisdizione rientra il diacono Casilli 
a seguito del ridimensionamento territoriale 
della diocesi abbaziale compiuto dalla S. Sede 
nel 2013. Tuttavia, a dimostrazione dello 
speciale legame che lega la diocesi di Cava 
all’Abbazia Cavense, mons. Orazio Soricelli ha 
benevolmente consentito che Antonio Casilli 
continuasse il suo ministero diaconale presso la 
Badia, di cui è ben presente ai fedeli la piena 
partecipazione nella proclamazione del Vangelo, 
non limitata alla semplice lettura del testo.
La celebrazione, introdotta dal saluto e dal 
ringraziamento del P. Abate per l’opera di 
Antonio Casilli nel rendere ancor più solenni 
le celebrazioni abbaziali, è stata suggellata 
dalle parole dell’arcivescovo che ha voluto 
sottolineare il modello di fedeltà al servizio 
diaconale incarnato dal festeggiato. Modello 
che Antonio Casilli ha ripercorso nell’omelia 
da lui tenuta, in cui ha centrato le ragioni di 

una scelta radicata su “eccomi” che percorre le 
pagine della Sacra Scrittura, da Abramo al “fiat” 
di Maria, modello autentico di ogni vocazione.
Presenti alla celebrazione amici e familiari, 
con la partecipazione della moglie Anna, che 
a suo tempo consentì, con un atto di fede, 
all’ordinazione diaconale del marito, i figli 
Barbara ex alunna anch’essa, Manuela e Valerio, 
e l’ultima generazione dei nipoti, tutti a rendere 
lode a Dio per il dono di un diacono permanente 

così dedito al suo ufficio.
La gioia della ricorrenza si è tradotta nella 
partecipazione al buffet offerto dal diacono ai 
presenti nella sala da pranzo del collegio. 
Da parte della redazione di Ascolta i più vivi 
auspici ad Antonio Casilli per un lungo e 
fecondo servizio diaconale, la cui matrice è già 
tutta nella sua personalità, così ricca di umana 
empatia.

              Nicola Russomando

L’Arcivescovo Mons. Soricelli, l’Abate Petruzzelli, e il Diacono Casilli
all’inizio della Celebrazione Eucaristica



«ASCOLTA» N. 221 15

Notiziario
AGOSTO 2025 – DICEMBRE 2025

11 agosto: il P. Abate si reca a Giffoni Valle 
Piana, città dell’ex alunno Nicola Russomando, 
per presiedere l’eucaristia nella solennità di san-
ta Chiara presso il locale Convento cappuccino 
e per tenere una meditazione sulle beatitudini al 
gruppo OFS della medesima fraternità.

12 agosto: è presente in Comunità l’Aba-
te Riccardo Guariglia OSB, Ordinario di 
Montevergine, in qualità di Convisitatore per la 
Verifica della Visita Canonica Ordinaria avuta il 
29 febbraio -1 marzo 2024. Le fraterne esorta-
zioni del P. Abate Riccardo si sono svolte in un 
clima sereno e di gioiosa condivisione.

15 agosto: la Basilica Cattedrale è gremita di fe-
deli accorsi per la solennità della Beata Vergine 
Maria Assunta in Cielo, in corpo e anima. Tra i 
fedeli è presente il prof. Sigismondo Somma 
(prof. 1979-84) accompagnato dalla moglie.
Alle 21 i monaci attendono sul sagrato della 
Badia lo “affaccio” della Statua dell’Assunta del-
la parrocchia di Santa Maria Maggiore di Corpo 
di Cava che viene accolta, con il suono delle 
campane a distesa. A mezzogiorno ci giunge 
la notizia della morte di D. Mariano Grosso di 
Subiaco, deceduto improvvisamente durante la 
santa Messa della solennità e mentre vi svolge-
va la funzione di turiferario.

16 agosto: alla presenza della figlia Chiara, del 
genero Csaba, di alcuni parenti e dell’ex alunno 
Nicola Russomando in rappresentanza dell’As-
sociazione, il P. Abate presiede la celebrazione 
del primo anniversario della morte dell’ex alun-
no dr. Pasquale Saraceno, membro fondatore 
dell’Associazione. Nell’occasione la famiglia 
Saraceno ritrova anche la memoria di un loro 
congiunto, l’ex alunno Francesco Abiosi, com-
memorato nella lapide dei caduti in guerra, po-
sta nel corridoio delle scuole.

18 agosto: arriva in Badia P.  Etienne Ricaud 
OSB, già abate dell’Abbazia di Saint Benoit 
de Fleury e attuale Procuratore generale della 
Congregazione Sublacense Cassinese per il 
suo ritiro annuale. In un incontro comunitario il P. 
Abate Étienne illustra il compito del Procuratore 
a servizio della Congregazione.

19 agosto: fa visita alla Badia in occasione del-
la celebrazione domenicale, cui prende parte nel 
servizio liturgico,  D. Basilio (Vincenzo) Senatore 
OSB, monaco professo semplice di Subiaco, ori-
ginario di Cava della Frazione di Passiano, vicino 
alla Badia. Il giovane professo e i suoi genitori 
condividono il pranzo con la Comunità.

21 agosto: insieme con la moglie Giuseppina 
De Gregorio, fa visita alla Badia l’ex alunno 
Carmine De Luca (1944-47), accolto dal P. 
Abate e da Don Domenico. Il novantunenne de-
sidera rivedere i luoghi ove ha passato la sua 
infanzia, frequentando le elementari e si com-
muove nell’indicare a refettorio il posto a tavola 
dove gli alunni consumavano i pasti.

22 agosto: nella memoria della Beata Vergine 
Maria Regina, anche i monaci cavensi hanno 
accolto l’invito del Santo Padre Papa Leone 
XIV «a vivere la giornata di oggi, in preghiera e 
digiuno, supplicando il Signore che ci conceda 
pace e giustizia e che asciughi le lacrime di co-
loro che soffrono a causa dei conflitti incorso».

28 agosto: Il P. Abate, da oggi si assenta dal-
la comunità per un periodo di riposo nella natia 
Bari al fine di ritemprarsi nel corpo.

5 settembre: solennità della Dedicazione della 
Basilica Cattedrale. Alle 19:00, il P. Abate presie-
de l’eucaristia, ove sono presenti alcuni ex alun-
ni: il dr. Giuseppe Battimelli (1968-71), Nicola 
Russomando (1979-84), il maestro organista 
Virgilio Russo (1973-81). La Basilica risplen-
de di particolare luce a novecento trentatré anni 
dalla Dedicazione ad opera del papa Urbano II.

6 settembre: giunge la notizia, comunicata da 
mons. Osvaldo Masullo (1967-72) e dal dr. 
Giuseppe Battimelli (1968-71), della morte 
improvvisa dell’ex alunno, dr. Antonio Gulmo 
(1968-1971) di Cava de’ Tirreni.

14 settembre: nella solennità dell’Esaltazione 
della S. Croce si tiene in Badia l’annuale con-
vegno degli ex alunni. La celebrazione è pre-
sieduta dal P. Abate che ricorda gli ex alunni 
deceduti nell’anno. La conferenza in ricordo 
di papa Francesco è tenuta dal dr. Giuseppe  
Battimelli, appassionato cultore del magistero 
di Bergoglio.

20 settembre: guidati dal parroco mons. 
Osvaldo Masullo (1967-72) i fedeli della par-
rocchia di san Vito Martire compiono il loro pel-
legrinaggio giubilare all’Abbazia. La partecipa-
zione si rivela notevole nel generale concorso 
della comunità parrocchiale. La santa Messa è 
presieduta dal P. Abate, di cui si riporta l’omelia.

21 settembre: dopo i Vespri si presenta l’ex alun-
no Giulio Ferrieri Caputi (1986-87) con la fidan-
zata Myriam. Giulio, accompagnato dal P. Abate, 
fa conoscere a Myriam i luoghi della Badia dove 
ha trascorso il suo anno da collegiale.

8/10 ottobre: ha inizio, in Badia, il Convegno 
di studio storico-scientifico “La SS.ma Trinità 
della Cava nella Chiesa dei secoli XI-XIII”, 
promosso dalla Biblioteca Statale della Badia di 
Cava. Il convegno riscuote largo interesse, oltre 
le aspettative, per la caratura scientifica degli in-
terventi dei relatori.

11 ottobre: passa per la  Badia l’ex alunno 
Michele Cammarano (1969-74), il quale ha 
frequentato il liceo classico e poi ha prestato il 
suo servizio in collegio come vice rettore con il 
P. Abate Michele Marra. Michele è figlio del dr. 
Pasquale Cammarano, storico medico dei mo-
naci cavensi e dei collegiali.

12 ottobre: dopo la messa domenicale comu-
nitaria, si presenta l’ex alunno Mario Palumbo 
(1958-61) per salutare il P. Abate e D. Alfonso. 
Mario reca notizie anche di suo fratello, Remigio 
(1950-58) che ora vive in Florida, negli Stati Uniti 
D’America. Mario, accompagnato dalla figlia, 
desidera visitare i luoghi che lo hanno visto col-
legiale. Con grande emozione indica all’abate il 
suo posto a sedere in refettorio e racconta diver-
si aneddoti sulla vita in collegio.

17 ottobre: arriva nel pomeriggio il P. Abate 
Urban Federer, Ordinario dell’Abbazia territo-
riale svizzera di Santa Maria di Einsiedeln, re-
centemente riconfermato nella carica. Il P. Abate 
Urban è in Italia per impararne la lingua. Rimane 

in Comunità quattro giorni e partecipa anche alla 
professione temporanea di Gennaro Giulio Milite 
OSB. Viene accolto e salutato dalla Comunità in 
spirito di vera fraternità. L’abate Urban ci intrat-
tiene a ricreazione parlandoci della vita monasti-
ca al monastero di Einsiedeln.
Arrivano in serata i professi temporanei di 
Subiaco: D. Basilio, D. Giovanni. D. Hermes 
e il novizio Davide, compagni di noviziato del 
nostro D. Giulio.

18 ottobre: nella festa San Luca evangelista, la 
Comunità cavense esulta di gioia per la profes-
sione temporanea di Gennaro Giulio Milite, su 
cui si riferisce ampiamente a parte.

19 ottobre: il P. Abate e Don Domenico di buon 
mattino si recano al Santuario della Madonna 
Avvocata per la celebrazione della Santa Messa 
e la “Risalita” nella sua nicchia della Madonna. 
La partecipazione numerosissima è stata favo-
rita anche dalla bellissima giornata con il cielo 
terso e un sole splendente.

22 ottobre: il P. Abate si reca a Roma all’Augu-
stinianum, per presenziare all’evento della pre-
sentazione di una Miscellanea in onore di mons. 
Enrico Dal Covolo, vescovo titolare di Eraclea, 
oblato benedettino cavense, per il suo 75 ge-
netliaco. E’ occasione anche per incontrare l’al-
tro oblato cavense, il dr. Pierantonio Piatti, 
Segretario del Pontificio Comitato di Scienze 
Storiche.

26 ottobre: dietro richiesta del P. Abate, l’ex alun-
no Nicola Russomando, si è reso disponibile a 
svolgere lezioni di Lingua Latina per il nostro pro-
fesso temporaneo D. Giulio Gennaro Milite OSB 
e il probando Salvatore De Feo. Nicola ha accol-
to di buon grado la richiesta fattagli e quindi una 
volta alla settimana da Giffoni Valle Piana viene 
in Badia per impartire la sua lezione di latino. Il 
carissimo ex alunno ha affermato che con questo 
servizio ai giovani aspiranti monaci restituisce 
ciò che dalla Badia ha ricevuto.

2 novembre: dopo il solenne pontificale delle 11 
in cui la Chiesa fa memoria di tutti i fedeli defunti, 
alle 16,30, eseguito il canto  dei Vespri in basili-
ca, la Comunità monastica si reca alla Cappella 
cimiteriale per celebrare la santa Messa in spe-
ciale suffragio dei monaci defunti. Il P. Abate ri-
corda in particolare le figure dei monaci cavensi 
recentemente scomparsi.

3-7 novembre: Il P. Abate si reca ad Assisi per 
partecipare alla LXXI Assemblea della CISM 
(Conferenza Italiana Superiori Maggiori). Il 
tema della suddetta Assemblea è: “Governare 
la Speranza. Forme e stili di governo delle 
Province in una Chiesa sinodale”.

17- 20 novembre: il P. Abate con Mons. Orazio 
Soricelli, arcivescovo di Amalfi-Cava, partecipa 
alla LXXXI Assemblea Generale della CEI, che 
si svolge a Santa Maria degli Angeli in Assisi con 
la partecipazione di Papa Leone XIV.

23 novembre: Al ritiro mensile degli oblati si 
tengono le elezioni per eleggere il nuovo coor-
dinatore degli oblati benedettini secolari caven-
si. Gli oblati presenti con il loro voto confermano 
in questo servizio l’attuale coordinatore, ossia 
Domenico Benedetto Michele Pappalardo, 



«ASCOLTA» N. 22116

Rinnovo abbonamento
ASCOLTA

e quote sociali

Utilizzare il seguente conto corrente

Ente Diocesi Abbazia Territoriale 
SS. Trinità

IBAN 
IT88N0306909606100000134232

ASCOLTA- Periodico Associazione ex alunni - 84013 Badia di Cava (SA) - Abb. Post. 40% - comma 27 art. 2 - legge 549/95 - Salerno

IN CASO DI MANCATO RECAPITO, RIN-
VIARE AL

CPO DI SALERNO
PER LA RESTITUZIONE AL MITTENTE, 
CHE SI È IMPEGNATO A PAGARE LA 
TASSA DI RISPEDIZIONE, INDICANDO IL 
MOTIVO DEL RINVIO. GRAZIE.

In pace

QUOTE SOCIALI
ASSOCIAZIONE EX ALUNNI

BADIA DI CAVA

€  25 Soci ordinari
€  35 Soci sostenitori
€  10 Abbonamento “Ascolta”

L’anno sociale decorre dal 1°settembre

Sito web della Badia:
www.badiadicava.it

ASSOCIAZIONE EX ALUNNI
84013 BADIA DI CAVA SA

Tel. Badia: 089 463922

Nicola Russomando
direttore responsabile 

Registrazione Trib. di Salerno 24-07-1952, n. 79
Tipografia Tirrena

Viale B. Gravagnuolo, 36 - tel. 089.468555

84013 Cava de’ Tirreni

PER INFO:
p.abate@badiadicava.it

PER RICEVERE “ASCOLTA”
“Ascolta” viene inviato soltanto a coloro 
i quali versano la quota di soci ordinari 
o sostenitori. Possono riceverlo anche 
quelli che versano una quota di abbona-
mento di euro 10,00. Pertanto, chi desi-
dera ricevere il periodico deve scegliere 
una delle tre seguenti modalità:
-	 versare la quota sociale di euro 25,00 
-	 versare la quota sociale di euro 35,00
-	 versare la quota di solo abbonamento 

di euro 10,00.

La Segreteria dell’Associazione

il quale ha accettato l’esito dell’elezione e il P. 
Abate, seduta stante, ne ha confermato l’ele-
zione.
Nella solennità di Cristo Re, si celebra in Basilica 
Cattedrale alle 18:30 il XXV di ordinazione dia-
conale del Prof. D. Antonio Casilli.

24 novembre: celebrazione in suffragio del no-
stro caro fratello defunto D. Leone Morinelli, 
che ricordiamo nel secondo anniversario della 
morte: nella fede della risurrezione dei morti lo 
affidiamo e lo raccomandiamo all’intercessione 
della Beata Vergine Maria, di San Benedetto e 
dei santi Padri Cavensi, perché sia introdotto di-
nanzi al trono dell’Altissimo, là dove regnano la 
pace e la luce infinite.

24-28 novembre: La comunità monastica 
dal pomeriggio di lunedì 24 novembre ini-
zia gli esercizi spirituali annuali animati dal P. 
Claudio Soldavini OSB, Priore conventuale del 
Monastero dei Santi Pietro e Paolo di Germagno. 
L’argomento che tratterà è: “Coltivare la vita spi-
rituale alla luce della Regola di San Benedetto”.

1 dicembre: l’ex alunno Michele Postiglione 
(1965-69) da Firenze chiede al P. Abate copia 
dell’Annuario degli ex Alunni più aggiornato, in 
quanto è in possesso dell’edizione del 1995. 
Infatti, l’ultima stampa dell’Annuario risale al 
2011, anno del millenario, e nell’occasione fu 
inviato a tutti gli ex alunni iscritti regolarmente 
all’Associazione.

6 dicembre: nella memoria liturgica di San 
Nicola di Bari, la Comunità ospita a pranzo 
l’ex alunno, nonché direttore responsabile del 
Periodico Ascolta, Nicola Russomando (1979-
84), in occasione del suo onomastico. Il P. Abate 
ha assicurato al festeggiato la preghiera dell’in-
tera Comunità e il sostegno morale alla sua vita.

7 dicembre: in Basilica Cattedrale si svolge un 
concerto in memoria di D. Gennaro Lo Schiavo. 
La Direttrice Chiara Gaeta propone l’ascolto di 
brani mariani e altri testi musicali cari al com-
pianto confratello cavense. Erano presenti il fra-
tello Antonio, la cognata Vittoria e il cugino, il 
diacono Franco Orlando.

Il 6 settembre 2025 è deceduto improvvisamen-
te il dott. Antonio Gulmo ex alunno 1968-’71, 
fratello dell’altro ex alunno ed oblato Gianrico 
scomparso da qualche anno, suscitando incre-
dulità e lasciando un forte rimpianto e intenso 
smarrimento. Aveva svolto la professione di 
medico di medicina generale, con competenza 
e passione, ricordato da tutti per la sua disponi-
bilità e la grande umanità. Ha lasciato attoniti e 
nel dolore più profondo la moglie Annamaria e 
i figli Alfonso e Lucia. Il p. Abate e la comunità 
monastica assicurano preghiere in suffragio per 
la sua anima benedetta.

14 dicembre: in una Basilica Cattedrale gremita 
di gente, la soprano Marta Pignataro e l’organi-
sta Rosita Gargano propongono il concerto mu-
sicale mariano “La Luce … l’Attesa”, una serie di 
brani mariani in preparazione al Santo Natale.

15 dicembre: in Basilica, precisamente sul 
presbiterio, il collaboratore ed ex alunno Luigi 
D’Amore (1974-77) e Domenico Masullo insie-
me con il P.  Abate allestiscono il presepe: una 
capanna con san Giuseppe, la Madonna e la 
culla del Bambino Gesù.
Il simpatico ex alunno dr. Vincenzo Centore 
(1958-65), viene in Abbazia per salutare e fare 

gli auguri al P. Abate Michele e a D. Alfonso, suo 
compagno di liceo. Il dr. Centore approfitta per 
rinnovare l’abbonamento ad Ascolta, versando 
la quota associativa. Non manca di portare in 
dono al P. Abate un panettone e una bottiglia di 
spumante.

28 dicembre: nella festa liturgica della Santa 
Famiglia con un semplice rito si è concluso l’an-
no Giubilare della Speranza con la chiusura 
della Porta Santa della Basilica Cattedrale.

Presepe 2025-2026 nella Basilica Cattedrale


